

میں نے شریف الحجۃ و الحسین فہرست یوں  
وہ رکافی، آپ کے پاس کوئی بھی ایسی مثال نہیں  
اے کر حسین کے تجاذب میں، اعم آپ کے پاس حق اور اصر تقدیر  
ن لائے ہوں (الفرقان)

# لِفْسَدِ الْمَيْتِ هَلْهَلَةٌ

مصنفہ

عبد الغنی شید الخاطیب

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# الْفَسَادُ مُسَابِلَةٌ

مِنْتَهَى

عَبْدُ الْفَقِيرِ شَيْخُ الْأَخْطَبِ

ناشوان

جَمِيعَتِيْ مُحَمَّدَيْنِ صَحَابَيْرِهِنِيْ مُسْجِدَنِيْ فَارِقَيْ كَنْجَ لَاهُو

| صفحہ | مصنفوں                           | صفحہ | مصنفوں                       |
|------|----------------------------------|------|------------------------------|
| ۵۵   | اردو تفاسیر                      | ۵۵   | پر جسراج                     |
| ۵۶   | وہ تفاسیر جن میں روایت مذکور ہے  | ۵۶   | بیہقی کسار پر جسراج          |
| ۵۷   | تفاسیر شیعہ ایران                | ۵۷   | ت کتابہ دیات کے آئینہ میں    |
| ۵۸   | حضرت حسینؑ کی عمروں کے بارے میں  | ۵۸   | مسد کے متر جسم کی غلطی       |
| ۵۹   | حضرت حسنؑ کی تاریخ پیدائش        | ۵۹   | الذو روایتوں میں اختلاف      |
| ۶۰   | حضرت حسینؑ کی تاریخ پیدائش       | ۶۰   | السیج                        |
| ۶۱   | واتر کا پس منظر                  | ۶۱   | بروفہ بحران بخاری کی نظر میں |
| ۶۲   | ضروری توضیحات                    | ۶۲   | بخاری کے راویوں کا حال       |
| ۶۳   | ناقدین سے المساس                 | ۶۳   | ات میں وجہ اختلاف            |
| ۶۴   | مآخذ                             | ۶۴   | مذہب کی غلطی                 |
| ۶۵   | تقریظ لاکڑھ محدثان نظامی صہب     | ۶۵   | دری تنبیہ                    |
| ۶۶   | کتاب اصحاب رسول جواند کی نظر میں | ۶۶   | تفاسیر جن میں روایت نہیں     |
| ۶۷   | کام                              | ۶۷   | دری نور                      |

## تیمت

۶۸ روپے

مئی ۱۹۸۰ء

لائلہ

طبع

مطبع

کام

کامیو پر فریز ۸۰۰م ڈی موری گیٹ

جملہ حقوق بحق مصنف محفوظ ہیں

خط و کتابت مصنف کے نام کریں،

| صفحہ | مصنفوں                              | صفحہ | مصنفوں                                         |
|------|-------------------------------------|------|------------------------------------------------|
| ۶۸   | بیہقی القطبی القین کے سوا جائز نہیں | ۶۸   | مقدمہ                                          |
| ۶۹   | کہوت کی تفسیر اور اہم نکات          | ۶۹   | دیباچہ                                         |
| ۷۰   | بیہقی اور قوع اور اس کی وجہ تسمیہ   | ۷۰   | نہجran کا عمل و قوع اور اس کی وجہ تسمیہ        |
| ۷۱   | اعتراف و جواب                       | ۷۱   | طریقہ تبادی اور تجھیہ آبادی                    |
| ۷۲   | اعتراف مع استدلال                   | ۷۲   | محمدزادہ مسندہ کی کتاب عصر النبی سے شہادت      |
| ۷۳   | و درجہ استدلال اور اسکی حقیقت       | ۷۳   | بلبات ابن سعد کا بیان                          |
| ۷۴   | و درجہ جواب                         | ۷۴   | رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا نامہ سبک       |
| ۷۵   | بیہقی کے نام                        | ۷۵   | ابن عبد اللہ سعید کا نامہ سبک                  |
| ۷۶   | بیہقی کے نامہ                       | ۷۶   | حضور کامنہجran کے پادریوں سے منظہ              |
| ۷۷   | بیہقی کی تحقیق                      | ۷۷   | علامہ بیضاوی کی تحقیق                          |
| ۷۸   | بیہقی کی یاد و گوئی                 | ۷۸   | علمیلین کی راستہ                               |
| ۷۹   | بیہقی کی منطق                       | ۷۹   | حضرت علیہ السلام کا اہل بحران ہستے معلمہ       |
| ۸۰   | غلاصہ بیہقی                         | ۸۰   | علامہ فخر الدین طہری کی تحقیق                  |
| ۸۱   | پہلی روایت                          | ۸۱   | علامہ قسطلانی کا بیان                          |
| ۸۲   | دوسری روایت                         | ۸۲   | روایات میں ماہ صفر کا تقدم و تاخیر درجہ جوابات |
| ۸۳   | دری روایت                           | ۸۳   | رسول مکی طرف سے اہل بحران پر عالمگردہ شرائط    |
| ۸۴   | علامہ تراجمہ                        | ۸۴   | رسول مکی طرف سے اہل بحران پر عالمگردہ شرائط    |
| ۸۵   | علمائے بلاغت کا اصل                 | ۸۵   | نصاری میں بحران کی طرف سے شرائط                |
| ۸۶   | حصہ                                 | ۸۶   | حصہ                                            |
| ۸۷   | صلح خواہ کے گواہوں کے اسماء گرامیں  | ۸۷   | صلح خواہ کے گواہوں کے اسماء گرامیں             |
| ۸۸   | مذکور کی تعریج تشریع                | ۸۸   | آیت مبارکہ کا شان نزلا                         |
| ۸۹   | پہلی روایت پر بحث                   | ۸۹   |                                                |
| ۹۰   | روایت کا تیری احص                   | ۹۰   |                                                |

جس پر انسان پروانہ وار مرتبے تھے دین کی خاطر اس کا جوار و قرب بھی قربان کیا۔ باورب سے نکل کر عراق و شام میں پہنچا تو آپ کا عرصہ حیات ختم ہو گیا (اَنَّ اللَّهَ رَبُّ الْعَالَمُونَ) بھی آپ کو تو کیا آپ کے ساتھیوں کو بھی راہِ حق سے نپھیر سکا۔ آپ نے اپنی حیات مبارکہ میں اس جلیل القدر شخصیت کا اتحاب فرمایا جس کو جب مدینہ منورہ کو آپ نے اپنے درود مسعودے عزتِ عرشی تو دہل بھی (اللَّهُ کے رسول) نے اللہ تعالیٰ سے مانگ کر یہا تھا اور فرمایا تھا اگر سلسلہ نبوت پھر ختم نہ ہو گیا ظاہر اور باطن و شمن پیدا ہو گئے جو یہود اور منافقین کے نام سے پکا سے جاتے ہو تو اُن خطاہ بھی ہوتا، آپ کو تمام صفات کرام بشرط حضرت علیہ تسلیم کی پھر حضرت علیہ ائمگی خفیہ تدبیریں اور مکر کی چالیں بھی آپ کا کچھ نہ بکار سکیں یہ قدسی جماعت بڑھتی اور ایسا دور کہ زیر اسماں اسکی مثال نہیں ملتی ان کے عمل و مسادات، امانت کی خیرخواہی اور پھیلائی چلی گئی اور آیات قرآن کا نزول بھی لکھا تاریخی رہا یہاں تک کہ جب آپ پر معلومات کا دائرہ آشادیع ہوا کہ دُنیا حیرت زدہ رہ گئی اور دشمنانِ اسلام اس عصماً اسلام کو قرآن اتار دیا گیا اور آپ نے مکمل دین امانت کو عطا کر دیا اور جسی اب و فروز اور جب آپ کی نیاست کا ملکہ امانت کے افراد میں راسخ ہو گی جو آپ کے لئے ہر مذہب ای را تھے ایسا۔ پر آپ کو شہید کر ڈالا (اَنَّ اللَّهَ رَبُّ الْعَالَمُونَ) اسی طرح جاری و ساری رکھنے کیے تو آپ کو اللہ کریم نے دنیا سے اٹھایا (اَنَّ اللَّهَ رَبُّ الْعَالَمُونَ) حضرت عمر رضی رضی وفات سے قبل چھہ آدمیوں کو نامزد کر دیا کہ ان میں سے کسی کو میغز بنا دیا جاتے۔ یہ حضرت عثمان، حضرت علی، حضرت سعد بن وقاص، حضرت عبد بن راجعون تھے۔

آپ کی رحلت کے بعد یہ بارگراں حضرت ابو بکر صدیقؓ نے کے نولادی کندھ عوف، حضرت طلحہ اور حضرت زبیر رضی الخصم تھے یہ عشرہ بشرہ میں سے تھے پر صحابہ کرام نے اتفاق راتے سے ڈال دیا جسکی طرف آپؓ خود ان کو امام نماز ادا کر کر گئے تھے خلیفہ بناء ایسے گئے بارہ سال خلافت کی امانت صغری سے امانت کبریٰ کی طرف اشارہ کر گئے تھے چنانچہ اسی کو صفاتِ المال سے ایک پیسہ نہیں یہ اللہ کیلئے کام کیا جس دو دن ملکت افریقیہ تک جا پہنچی ڈھنڈوں کو خلافت کی دلیل قرار دیا، طاکڑ کستہ اور لوپن اپنی کتاب تمدنِ اسلام عرب میں یہ رواشت نہ تھا۔

دیتا ہے آغراں میں امانت خلیفہ اسلام اور داماد رسولؓ کو چالیس دن بھوکا پیاسار کھنے کے دلیل ابو بکر ماسور شد بجا تے پیغمبر صاحبہ نماز گزار و دہمیں سبب شد کہ بعد از پیغمبر بے دردی سے شہید کر ڈالا (اَنَّ اللَّهَ رَبُّ الْعَالَمُونَ) اور ابراہیم خلافت انتخاب کر دند۔ تمدنِ اسلام عرب حصہ دوم (کتاب المطہور) یہ قاتل ای رانی اور صحری تھے کھنے اور بصرے اور صرکے غنڈے تھے جنہوں نے اس پاکباز ہستی کو اس کے گھر کے اندر جا کر شہید کر ڈالا (قرآن کریم جس کی آپ تلاوت مترجم سید محمد تقیؓ تھے۔

ترجمہ، ابو بکرؓ پیغمبرؓ کی جگہ نماز پڑھانے پر مامور تھے صحابہؓ کے سچھے نماز ادا کا رہے تھے اس کو پاؤں کی مٹوکریں ماری کرتے رہے اور یہی سبب ہوا کہ پیغمبرؓ کے بعد ان کو خلافت کیلئے صحابہؓ تھے طبری کے الفاظ یہ نہیں ضرب المصحف پر جلہ فاستدایم، یہ خافقی بن حرب کیا حضرت ابو بکر رضی اسلامی حکومت کی بنیادیں جادیں، فتنہ ارتدارا، حضرت ناطہ زوجہ محترمہ حضرت شہید مظلوم کے نام تھے کی انگلیاں اپنے شوہر کو پھاتتے زکوٰۃ اور بھجتے مدعاہیں نبیوت کا قلع قیع کیا، اس موقع پر صحابہ کرام کی راتے کے گھٹ گئیں، پھر کروڑوں روپیہ کا سامان لوٹا اور عورتوں کے نبیورات تک اتار لیتے پس وہ شکی اور کار نبیوت راز دار نبیوت نے باحسن طریق انجام دیا، جب اسلام مذہماً مائلی النساء۔ طبری، یہ منظر بھی اسماں نے دیکھا اور اہل زمین نے اس پر

پھر ہوشیار دماغ بانیوں نے ایک نئے مذہب کی بنیاد ڈالی، جس کے عقائد، اصول و فروع، فقہی مسائل، حدیث و تاریخ اسلام کے بیکس کفریات و مغلظات کا کا ایک طوبا ہے اسلام اور کفر میں جو وجہ انتیا نہیں انکو ہی مشکوک بنادلا پہلی ضرب قرآن پر لگائی کہ یہ اصلنی ہیں محرف ہے پھر حدیث کو کون مانتا، اسی ہم کی کڑیوں پر آیات کی غلط تفسیر اور تراجم بھی ہیں اس ہم میں مفسرین بہت شکار ہوتے، مخفیین بھی دھوکہ کھا گئے حتیٰ کہ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ جیسے جلیل القدیم محدث بھی ان کی المیسی مہم میں گرفتار ہوتے بغیر نہ رہ سکے، بعض ایسی روایات اپنی صفحی میں درج کیں جو مقام صحابۃؓ اور تعديل نبویؓ کے منافی ہیں، جیسے کتاب المغازی میں حضرت علیؓ کی طرف منسوب واقعہ،

بہر حال یہ وہ دردناک اتفاقات اور کربنک حادثات میں جو امت مسلمہ پر گزے ہیں اور ہنوز لگزد رہتے ہیں اور امت کی اکثریت کا یہ عالم ہے کہ اس کا احساس تک نہیں، توجہ دلانے سے بھی اس میں حکمت پیدا نہیں ہوتی

سے وائے ناکامی متریع کاروان جاتا رہا اور کاروان کے دل سے احساس زیادہ نہیں کیا ہے ایسے تغیریت میں ہمیں صحیح صورت حال پیش کرنے کی کوشش کی ہے اور کتب "ہجرت نبویؓ و معیت صدیقی اور اصحاب رسول قرآن کی نظر میں" اسی سلسلہ کڑیاں ہیں

عبد الغنی شیدا

خطیب

مکان مسجد

فاروق گنج لاہور

گواہی دی اور قرآن نے اس پر مہر تصدیق شہت کی آپ کا خون قرآن پاک کی مقدار آئیت ﴿فَيَسْأَلُهُمُ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَرْجُوْهُمْ﴾ پر گرا پھر یہ لوگ خانہ جنگی کرنا نہیں میں بالآخر کامیاب ہو گئے نوٹ سے ہزار انسان قتل ہوتے جن میں بڑے بڑے جلیل القدر صحابہ کرام حی ٹک کے عشرہ بیش سے صحابہ کرام حضرت طلحہ اور حضرت زبیر رضی اللہ عنہما بھی اس زخم کاہ میں شہید ہوتے ہیں یہاں سے کھلہ کھلا بہادرت اور اسلام دشمنی کا منظہرہ ایرانیوں نے شروع کیا اور جھوٹے الراتات خلافتے اسلام صحابہ کرام ضحاوں الشدعاںی علیہم پر لگانے شروع کیے جن صحابہ کرام کو قرآن نے اور شارح قرآن رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جنتی اور اور پاکیاز فرمایا تھا احمدیانی گلہم عَدُوُّلِ، احمدیانی کا المخذم وغیرہ العقبات سے نوازا تھا انکو خائن، ظالم، فاسق حی ٹک کافر اور مرتد کہا اور لکھا جانے لگا الکھوں جھوٹی روایتیں ابن سبار کی مکمل سے گھری جانے لگیں، اور حران کو غاصب کہا جانے لگا اور درد طرف حضرت علیؓ رضا در حضرت حسین بن رضی اللہ عنہم کے جعلی مناقب اور فرضی نقضی گھر جانے لگے۔

آیت مبایہ کے ذیل میں جو واقعہ گھڑا گیا ہے اس کا مقصد بھی یہی ہے کہ امت کو یہ باور کرایا جائے کہ اپنی بیت نبویؓ صرف حضرت علیؓ حضرت فاطمہ اور حضرت حسنؓ ہیں پھر مسئلہ خلافت اور وراثت میں باغ فدک کے افسانے تراشے جانے لگے یہاں پیشی میں اسی بڑھ کر خلافتے اسلام صحابہ کرام کے معماں اور حضرت علیؓ وغیرہ فضائل اس حد تک بڑھاتے کہ اپنی بھیت دونوں کا ابا و انکار کیتے بغیر نہ رہ سکے۔

ے زیاد اپنی حدیں ہے بے شک زیاد بڑھے ایک نقطہ تو ہے یہ زیاد بہر حال دشمن کہب اس سودو زیاد کو دیکھتے ہیں وہ کام کرتے رہے جس کا تیجہ نہ تھا بلکہ اپنے علم بھی ان کے جمال میں چھپنے کر رہ گھرے، جو مضر، محدث، فقیر اور موتیخ نکلا جائیں وہ پرده جھوٹ اور افراط کی تبلیغ کرنے لگے جو اسلام کی مند تھی

بن زید بن شجب بن یعرب بن قحطان نے آباد کیا تھا جو اسی کے نام سے موسم ہوا  
حیات رسالہ کتاب ص ۵۵

علامہ ابن حجر عسقلانی فتح الباری میں لکھتے ہیں

نَجْرَانَ بَلَدٌ كَبِيرٌ عَلَى سَبْعِ مَرَاجِلٍ مِنْ مَكَّةَ إِلَى جَهَنَّمَ إِلَيْهِ اِلْيَسِينَ يَشْتَهِلُ عَلَى شَهَةٍ  
وَسَبْعِينَ قَرْيَةً مَسِيرَةً يَرْمَى بِلِلْرَأْكِبِ الشَّرِيعَ م ۱۵۲ ج ۹

ترجمہ نجران ایک بہت بڑا شہر تھا جو مکہ سے سات میزائل دور میں کی طرف واقع تھا یہ تہتر کاؤن پر مشتمل تھا جس میں ایک تیز رفتار سوار ایک دن میں سفر کر سکے، شارع قسطلانی نے بھی یہی مسافت لکھی ہے بلد کبیر علی سبیع مراجل میں مکہ کے میں مسیر ۱۵۲ ج ۹ ارشاد الساری لشراح صحیح البخاری القسطلانی ص ۳۳ جلد بخوبی یہ بات تو خوب واضح ہو گئی کہ نجران مکہ سے سات میزائل دور میں کی طرف ایک بہت بڑا شہر تھا۔ تہتر کاؤن اس سے ملکیستھے ان کا نظم و نسق چلانے کیلئے حکماء بھی تھے اور علماء و مشائخ بھی یہ مذہب ایسا تھے ان کو بھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مکتوب کرائی تھا تھا جس میں ان کو سلام کی دعوت دی گئی تھی جس طرح اور شام ان بھرم درود وغیرہ کو دعوت جاری فرماتے تھے یہ سن فوجہ کے واقعات ہیں اسی لیتے یہ سن عالم الوفود کے نام سے مشہور ہے یہ لوگ اس دعوت پر سلام قبول کرنے کی بجائے مدینہ آئے تاکہ آپ سے علمی مباحثہ کریں ان میں عاقب اور سید اور نجران کا لاث پادری ابو حارثہ بن علقہ بھی تھا یہ وفد سامدہ آدمیوں پر مشتمل تھا جن میں چودہ مشہور ادمی تھے عھر کے دقت یہ مدینہ منورہ پہنچے کئی دن قیام کیا سجدہ نبوی میں آپنے طریقے پر بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے رہے ان سے کئی امور پر بحث ہوئی جن میں سب سے زیادہ حضرت علیہ السلام کی اوہیت پر عقیقی وہ ہر مسئلے میں شکست کھا گئے مگر سلام قبول کرنے سے انکار کر دیا یہ فوجہ کے اوآخر کا واقعہ ہے۔ طبری نے دس بھری کھاہے اور کوئی شرح بخاری

## نجران کا لے با جہر

(سو) کتاب میں مسند بر جز دل امور پر بحث کی گئی ہے آیت مبارکہ کاشان نزول، مبارکہ کیلئے مخالف فریق کا تیار ہی نہ ہونا، حدیث کساد کی حقیقت، ان امور کی توضیحات کیلئے قرآن، حدیث صحیح اور تاریخ سے استدلال کیا ہے، آیت کے علی نہ کات، منطقی استدلالات تفاہ سیر شاہیہ سلام سے پیش کیے ہیں، مخالفین کے آخر اضافات کی تردید اور تصور کا صحیح رُخ تینیں کیا ہے، حدیث کا کے روایہ پر جرح اور اصول روایت اور درایت سے بحث کی ہے، حسن سے اس روایت کا کوئی گوئٹہ لشنا نہیں رہا متعصب اور بے انصاف کو ہرگز کام میں نہیں لایا گی بلکہ انصاف اور صحیح تحقیق سے اہل حق اور اہل علم صاحب بصیرت حضرات کیلئے ایک علمی ملاغہ پیش کیا ہے۔ التذکرہ کیم سے دعماست کہ اس کی اشاعت کی توفیق ارزانی فرمائیں اور یہ سیری نجات کا باعث بنے اور اقتدار کے لئے ہر ٹینیں بیان کی جائیں جو اقتدار کی وجہ پر جائز ہو، ضلال عین قبلاں ایں کیا ہے اسکا شان نزول تکھوں میں چاہتا ہوں نجران اور اہل نجران پر کچھ روشی دالوں

### نجران کا محل و قوع اور اسکی وجہ تسمیہ

نجران مکہ مکرہ سے سات میزائل دور میں کی طرف ایک بہت بڑا شہر تھا اس کے مضافات میں تہتر کاؤن تھے جو اس کے تابع اور اس سے طلاق تھے یہ شہر نجران

نیز نجران کے بارے میں بول کر یہاں سے

نجران بیفع النون فراسکان الحنف بالشوابندۃ معروفة من الیمن على  
سیج مراجیل من مکھٹہ کائن مذکور للانصار بخاری کتاب بد المحت ص ۱۹۷  
جلد نمبر ۱۶ مطبوعہ مصر

ترجمہ: نجران فتح نون اور سکون جیم اور راء کے ساتھ ہے۔ ایک معروف شہر ہے جو میں  
میں سے ہے کہ سے سات منزل پر واقع ہے یہ انصار کی منزل ہوا کرتا تھا،

عمدة القاری شرح بخاری میں سے،  
هوبید کبیر علی سمع مراہل میں مکۃ الیمہ یعنی یشتمل علی تلاب و سبعین  
شیۃ قصیرۃ یوم بیت المقدس کے شریعہ و کان نجران مذکور للنصاری و کان  
اصلہ اہل الكتاب ص ۲۲ جلد نمبر ۱۸ مطبوعہ بیروت (شیخ بخاری

ترجمہ: و ایک بہت بڑا شہر تھا کہ سے سات منزل میں بیرون واقع تھا جو نجران  
کا وہ پر مشتمل تھا جو تیرہ فتاوی سیور کیلئے ایک دن کی سافت پر تھے اور نجران  
نصاری کا مرکز تھا وہ سب اہل کتاب تھے

علما مرسووف مزید کہتے ہیں وہ کر ابن قسطلی ان رسل اللہ صلی اللہ علیہ  
کتب الی اہل نجران تھی تھی اور خوبی دار خالد اور عمر و عبد اللہ  
اسٹرایف میں فیضهم العاقب و ہو عبید المیسیح رجُل میں کنڈہ والی  
الحادیث بن علی قمہ رجُل میں ریسیۃ رائخوہ کرز والشید و افت  
ابن الحادیث و زید بن قیس و شیبہ و خوبی دار خالد و عمر و عبد  
و فیضهم ثلاثة نعمتیوڑن امروہم العاقب امیرہم و صاحبہم  
والذی یضدُون عن رأیہ و ابوالحادیث اسقفہم و حبہم و امامہم  
و صاحب مدارسیم و السید و حبہم صاحب بخاریم فذ خلیل المسجد

وَعَلَيْهِمْ تِبَابُ الْحَبْرَةِ وَأُرْدِيَةٌ مَكْفُونَةٌ بِالْحَبْرِ فَيُقَامُوا يُعْلَمُونَ فِي  
الْمَسْجِدِ بَعْدِ الْمَسْرِقِ فَقَالَ مَنِ ائِلَهُ عَلَيْهِ وَسَمُّ دَعْوَهُمْ مَمْ اَتَوْا النَّبِيَّ مِنْ  
فَأَخْدَصُنَّهُمْ فَمَلَئُوكُمْ فَقَالَ لَهُمْ عُثْمَانَ ذَالِكَ مِنْ اَجْلِ زِيَمْ فَأَنْفَقُوكُمْ  
يَنْ مَلِمْ مَمْ غَدْ فَأَعْلَمُهُ بِرَبِّ الرَّهْبَانِ فَسَلَّمُوا اَنْرَبَ عَلَيْهِمْ وَدَعَا هُمْ  
اَلِ الْاِسْلَامَ فَأَبْوَا وَكَتَبَ الْكَلَامُ وَالْمَبَاجُ وَتَلَمَعَنِيهِمُ الْقُرْآنُ فَقَالَ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَنْ اَنْكَرْتُمْ مَا اَقُولُ لَكُمْ فَهَمُّ  
بَاَهْدِكُمْ فَانْصَرَفُوا عَلَى ذَالِكَ (ص ۲۲ جلد نمبر ۱۸ مطبوعہ بیروت) شیخ بخاری  
ترجمہ: ابن سعد نے اطیقات الکبری میں) بیان کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے  
ایل نجران کو خط لکھا تھا جس پر انکا وفد آپ کی خدمت میں آیا اور وہ جزوہ آدمی ان  
کے بڑے بڑے سرداروں اور شاگرخی میں سے تھے انہی میں عاقب تھا جو  
کا نام عبد المیسح تھا یہ قبیلہ کنڈہ سے تعلق رکھتا تھا اور ابو الحارث بن علقر  
تھا جو قبیلہ رہیم سے تھا اور اُس کا بھائی کرز اور سید اور اوس حارث  
کے دو نوں بیٹے اور زید بن قیس اور شیبہ اور خوبی دار خالد اور عمر و عبد  
تھے اور ان میں تین آدمی ان کے کام کے متولی تھے، عاقب بن کام اور اسید اور  
مشیر تھا جس کے مشورے کوہ ہر کام کرتے تھے اور ابو الحارث مذہبی پیشوائ  
عالم، امام اور بعد اس تھا اور سید کنکے سفر کا اپنچا ج تھا وہ سجد بیوی میں  
داخل ہوتے انہوں نے شامانہ لباس زیب تن کر کھا تھا اور رشیم سے  
سے شقشی چادریں اور پر لے رکھی تھیں انہوں نے کھڑے ہو کر نماز پڑھی  
ان کا رُخ شرق رہیت المقدس اکی طرف تھا (صحابہ کرام نے روکنا چالی)  
تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو منع فرمادیا پھر وہ نماز سے فارغ ہو کر  
حضرت علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوتے تو آپ نے پیغمبر پیر وی

رجہ جو این سعہ است ہے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس عاقب یعنی الکابر  
ضد ایمنی بجزان اور ائمک حاکم آتے ان کا امیر سید اور شیر عاقب بختیاہ دونوں  
سپاہلہ کرنا چاہیتے تھے اور ائمک ہمراه ابوالسحارث بن علقم بھی تھا جو ان کا سب  
سے بڑا پادری اور عالم اور مدرس تھا اور بنی علیہ اسلام نے جیسا کہ ان سعد  
نے ذکر کیا ہے ان کو اسلام کی دعوت دی اور قرآن پڑھو کر سنا یا لیکن  
انہوں نے نہ مانا تر آپ نے فرمایا جو میں کہتا ہوں اگر تم اس کا انکار  
کرتے ہو تو آپ میں تم سے مبایہ کرنے کو تیار ہوں تو ان دونوں میں سے  
ایک نے اپنے ساتھی سے مشورہ کیا (کہا گیا ہے کہ سید نے عاقب سے  
یا عاقب نے سید سے مشورہ کیا تھا) تو اس نے چوہب دیا مبایہ ہرگز  
ذکر نا خدا کی قسم اگر یہ بنی ہیں اور ہم نے مبایہ کر لیا تو یہم فلاح پائیں گے اور  
شہماں سے بعد آئے دلے چھروہ دونوں جب مبایہ کے ارادے سے  
چھر گئے اور اسلام بھی قبول نہ کیا اور واپس لوٹنے لئے تو کہا ہم آپ سے  
مبایہ تو نہیں کر سکتے لیکن آپ جو حکم بھی دیں ہمیں قبول ہے ہم آپ سے صلح  
کرنا چاہیتے ہیں تو آپ نے ان سے صلح کر لی بشرطیکہ وہ ایک ہزار عقدہ  
یعنی کپڑوں کے جوڑ سے رجب میں اور ایک ہزار ماہ صفر میں ادا کر سکتے  
رہیں گے اور سرحد کے ساتھ ایک اوقیانہ بھی ۔

جیات رسالت کتاب صلی اللہ علیہ وسلم میں ہر حد کی قیمت چالیس درہم لکھی ہے جو درست نہیں، اوقیہ چاندی کا ایک روزن مخصوص بحقہ، بعض کتوں میں اوقیہ نہیں لکھا ہے مطلب یہ ہے کہ کپڑے نہ ہو تو ان کی قیمت دیدی جائے مگر صحیح وہی ہے جو اور پر مذکور ہے کپڑے مع اوقیہ ان کے علاوہ کچھ اور شرائط صحیقیں علامہ ابن کثیر البداہر والہنایہ میں رقم طراز ہیں ۴ فاٹلئون الوفڈھی اذا

(اور انکے سلام کا جواب بھی نہ دیا) اور کوئی بات بھی نہ کی (ان کو پرپشان دیکھ کر) حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے ان سے فرمایا حضور علیہ السلام کا آپ نو گوں سے اعراض کرنا تھا اسے اس لباس اور کر و فر کے باعث تھا پھر وہ اس دن واپس لوٹ گئے (اور وہیں کسی بھی قیام کیا) اور دوسرے روز صبح ہی آپ کے پاس آتے درا نحاییکھ صوفیانہ لباس میں تھے انہوں نے آتے ہی سلام کیا تو حضور علیہ السلام نے جواب دیا اور ان کو سلام کی دعوت دی مگر انہوں نے اسلام قبول کرنے سے انکار کر دیا اور کافی بحث مباحثہ ہوا ،

آپ نے قرآن پڑھ کر سنایا اور فرمایا اگر تم میری باتوں کا انکار کرتے ہو تو  
اپنے اہل دعیاں کو لے آؤ میں تم سے مبایہ کروں گا وہ اس بات پر آمادہ  
ہی شہروستے

عَلَامُ قَسْطَلَانِي مِنْ كِتَابِهِ مِنْ أَكْبَرِ تَصَارُّتِ الْعَبْدَانِ وَكَاهِمِ  
وَكَانَ السَّيِّدُ رَبِّيْسَهُمْ وَالْعَاقِبُ صَاحِبُ مَسْتَوْرِهِمْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ  
يُرِيدُ إِنْ يُلَدُّ عَنَّاهُ إِنْ يَبْاْهِلَهُ وَكَانَ مَعْهُمْ أَيْضًا أَبُو الْعَيْثَرَ بْنَ عَلَيْهِ  
وَكَانَ أَسْقَفُهُمْ رَجِيبُهُمْ وَصَاحِبُ مَلَكِهِمْ وَكَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
فِيمَا ذُكِرَ أَبْنُ سَعْدٍ دَعَاهُمْ إِلَى الْإِسْلَامِ وَتَلَاهُ عَيْنُهُمْ الْقُرْآنُ فَامْتَعَنُوا  
فَقَالَ إِنَّ الْحَرْثَمَ مَا أَقُولُ لَهُمْ وَأَبَا هِلْكَمْ قَالَ قَتَالَ أَخْدُهُمْ قَيْلُ هُوَ السَّيِّدُ  
وَصَاحِبِهِ وَقَيْلُ الْعَاقِبُ الَّذِي قَالَ لِلْسَّيِّدِ لَا تَغْلِبُ دَالِكَ بِوَاللَّهِ لَنْ  
كَانَ بِتَيَا فَلَوْ عَنَّا لَا نَعْلَمُ وَمَنْ لَا عَقَبَنَا مِنْ بَعْدَنَا مَمْ قَالَ بَعْدَ إِنْ اصْفَرَا  
وَمَ يُسْلِمَا وَرَجَعاً رَفَالَهُ إِنَّا لَا نَبْاهِلُكَ فَاخْكُمْ عَلَيْنَا إِنَّا أَحَبُّتَنَا  
وَصَالِحُهُمْ عَلَى الْعَنْ حَلَّةٍ فِي تَجْبٍ وَالْعَنْ حَلَّةٍ فِي صَفَرٍ وَقَعْ كُلُّ حَلَّةٍ أَوْقَيَهُ  
أَرْشَ دَالِسَرِي شَرِحُ سَمْوَالْجَارِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ١٦

كَانُوا بِالْمَدِينَةِ رَصَعْدَانِيَابِ السَّفَرِ عَنْهُمْ وَلَبِسُوا حِلَلًا لَهُمْ يَجِدُونَهَا  
مِنْ حَيْدَةٍ رَحْوَانِ الْذَهَبِ مِنْ طَلْقَرَا حَتَّى أَتَوْا سُوْلَ اللَّهِ مَسِيلِهِ عَلَيْهِ فَلَمْ يَرَهُمْ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ رَقَصُدُوا بِكَلَامِهِ نَهَارًا  
طَرَقِيلَةَ لَمَ يَلِهِمْ رَعِيَّهُمْ تِلْكَ الْعَلَلُ وَالْخَلَالِيَمِ الدَّلَعِ فَانْطَلَقُوا  
يَتَعَقَّنُ عَمَانَ بْنَ عَفَانَ وَعَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ عَوْفٍ وَكَانُوا يَرْفَعُونَهُمَا

لَوْجَدُوا هَامِنِي نَاسِ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ فِي الْأَنْصَارِ فِي مَجْدِنِ فَقَالُوا يَا عَمَانَ  
رَبِّيَ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ عَوْفٍ أَنْ تَسِّمِكَ كَتَبَ إِلَيْنَا بِكِتَابٍ فَاقْتَلْنَا مُهُمَّيْنَ  
لَهُ فَأَتَيْنَاهُ فَسَلَّمَنَا عَلَيْهِ فَلَمْ يَرِدْ سَلَامَنَارَ تَصَدَّى بِكَلَامِهِ لَوْجَدُ  
تَرْجِمَهُ : اہل نجراں کا وفد چل پڑا یہاں تک کہ جب مدینہ کے قریب پہنچا تو انہوں  
نے سفر کا بابس اتار کر ریشمی بیاس پہنا جس کو اتراتے ہوئے اور  
گھسیتے ہوئے چلتے تھے اور ہاتھوں میں سونے کی انگوٹھیاں پہنیں  
پھر وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے  
اور آپ کو سلام کیا تو آپ نے نہ تو ان کے سلام کا جواب دیا انہوں  
سے کوئی بات کی حالت نہ کہ وہ دن کو بہت دیر تک آپ سے باتیں  
کرنے کی کوشش کرتے رہے اور اس دوران میں انکا بابس وہی تھا  
اور سونے کی انگوٹھیاں بھی پستور تھیں جب وہ ہر طرح مایوس ہوئے  
تو حضرت عثمان رضی بن عفان اور عبد الرحمن بن عوف کی تلاش میں نکلے کیونکہ  
وہ ان دونوں حضرات کو خاتم پہنچاتے تھے انہوں نے ان دونوں کو  
مہاجرین و انصار کی ایک محفل میں دیکھ لیا اور واقعہ عرض کیا کہ آپ  
کے بنی نے میں خط بکھا تھا جواب میں ہم ان کے یاس آتے اور  
سلام کیا تو انہوں نے نہ تو سلام کا جواب دیا اور نہ کوئی بات

لی اور ہم ان سے بات کرنے پر اصرار کرتے رہے

یہ وہی بیان ہے جو عمدة القاری سے نقل کر چکا ہوں ، ان حضرات  
نے ان سے کہا کہ تمہارے بہاس سے آپ کو نفرت محق اس لیے ایسا  
کیا پھر وہ بہاس بدل کر آپ نے سلام کا جواب بھی دیا اور  
گفتگو بھی فرمائی

### طُولُ الْوَادِيِّ اَوْ تَخْمِيْنَةَ آبَادِيِّ

علامہ ابن کثیر نے ایک بات کی وضاحت بھی فرمائی ہے وہ یہ کہ دوسرے مصنفین  
نے لکھا تھا نجراں تہتر گاؤں پر مشتمل تھا اور پھر لکھا مسیرہ یوم للہ را کیا السیّع  
اہنے اس کا ترجیح ان گاؤں کی بارہی مسافت ایک دن کا سفر بکھا تھا جو  
یز رفتار سوار کر کے علامہ نے اس کی وضاحت فرمادی چنانچہ کہتے ہیں ،  
طُولُ الْوَادِيِّ مسیرہ یوم للہ را کیب السریع قیہ تلاٹ و سبقو

ثُرِيَّةٍ وَعِشْرُونَ وَمِائَةَ الْعَفْ مِقَاتِلَ (البَدَارِيَّ وَالنَّهَارِيَّ ص: ۵۶-۵۷ ج: ۵۶)

بہ : اس وادی کا طول ایک دن کا سفر بکھا جو تیز رفتار سوار کر کے اور  
اس میں تہتر گاؤں تھے اور دن کی آبادی ایک لاکھ میں نہ رکھ جو  
سرد تھے عورتیں اور بچے اس کے علاوہ تھے ، کافی آبادی تھی ،  
یہ وضاحت اس لیے ضروری تھی کہ سچ مراحل کی مسافت ایک دن کا سفر  
کر لیتے کا شہر تھے جو بکھہ سات منزلیں ایک دن میں طے ہیں پہنچتیں تو مادہ بھی طول آبادی تھا  
علامہ ابن کثیر سیرۃ النبیہ میں بھی لکھتے ہیں کہ انہوں نے مبارکہ  
سے صاف انکار کر دیا تھا قال فَقَالَ أَحَدُهُمْ لِصَاحِبِهِ لَا تَفْعَلْ  
فَوْاللَّهِ لِئِنْ كَانَ نَبِيًّا خَلَعَنَا لَا نَفْلُكُهُمْ مَنْحُونُ وَلَا عَقْبَنَا مِنْ أَعْدَانَا  
قَالَ أَنَا نُعَظِّيْنَكَ مَا سَأَلْتَنَا سیرۃ النبیہ ص: ۱۷ ج: ۲۷ مطبوعہ قاہرہ

ترجمہ: دونوں بھے ایک نے اپنے ساتھی سے کہا بلہ ہرگز نہ کرنا خدا کی تسمیہ نبی ہیں تو ہم نے سب اپنے کریا تو شہم فلاج پائیں گے اور نہ بھارے بعد آنے والے دونوں نے کہا ہم آپ کو آپ کی مطہرہ چیز میں کوئی نہیں آپ جو چاہیں ہم سے مانگیں لیکن سب اپنے ہمیں کریں گے، علامہ ابن حمدون بھتے ہیں । سمشہد کے واقعات میں رقم طراز ہیں

وَقَبِيلَهَا قَدْ رَأَى جَرْجَانَ النَّصَارَى فِي سَبِيعِنْ رَجَلًا رَأَكَبَا يَقْدِمُهُمْ  
أَمِيرُهُمُ الْعَاقِبُ عَبْدُ الْمُسِيْحِ مِنْ كَنْدَةَ وَأَسْقَمَ الْبَرَّ الْعَارِشَةَ  
مِنْ بَكْرِيَنْ وَأَلْلَى وَالْمَسِيَّدَ الْأَعْيَمَ وَجَادَ لِوَاعِنْ دِيَنَهُمْ فَنَزَلَ مَدْرَسَهُ  
سُورَةُ آلِ عَمَرَانَ وَأَلْيَةُ الْمَبَاهِلَهُ فَالْبَعْدُ مِنْهَا وَفَرَّتْ قَوْرِسَلَوُ الْقَلْحَ  
وَكَتَبَ لَهُمْ بِهِ عَلَى الْفَحْلَةِ فِي صَفَدَ الْفَلْفَلِيِّ رِجْبٌ وَعَلَى دَرَجَعِ  
وَرَمَاحٍ وَخَيلٍ وَجَلَلٍ ثَلَاثَتِينَ كَلِمَهٗ فَرَطَلَبُوا إِنْ يَبْعَثُ مَعْهُمْ وَالْيَأْ  
يَحْكَمُ بَيْنَهُمْ فَبَعَثَتْ مَعَهُمْ إِبَا عَبِيدَةَ الْمَجَارَحَ ثُمَّ جَاءَ الْعَاقِبُ وَالْسَّيْدُ  
وَأَسْلَمَهُ زَبَنَ حَمْدُونَ صَدَقَهُ جَبَدٌ ۲ طبع بیروت )

تسلیہ: سمشہد میں نصاری نجراں کا وفادا یا جو ستر سوار تھے ان کا امیر عاقِبِ بَرَسَع  
تھا جو قبیلہ کنڈہ سے تعلق رکھتا تھا اور ان کا لاد پادری الْبَرَّ الْعَارِشَة  
بن علقة جو بکر بن دائل سے تھا اور سید جس کا لقب ایہم تھا انہوں نے اپنے دین کے بارے میں طویل بحث کی تو سورۃ آل عمران کی ابتداء  
آیات نازل ہوئیں جن میں آیت مساہلہ عبیٰ تھی تو انہوں نے مبلاہی سے  
صاف انکار کر دیا اور مستافق ہو گئے اور آپ سے صلح کی درخواست  
کر دی آپ نے قبول کی اور صلح نامہ مع شرائط مذکورہ لکھ دیا،  
شرائط میں یہ چیزیں شامل تھیں۔ ہر سال ایک نہزادہ علیٰ مہر صفر میں اور

اور ایک نہزار حبیب میں جن میں زرہیں اور نیزے اور گھوڑے اور اڑاٹ  
شامل تھے اور یہ کہاں میں ہر صفت تیس تک ہرگی پھر انہوں نے ایک  
ایسا آدمی مطلب کیا جو ان کے تنازع عالت کے فیصلے کرے تو اسپتخت  
ابو عبیدہ بن جراح کو ان کے ساتھ روانہ کر دیا (آن کے چلے جانے  
کے بعد) عاقِب اور سید دونوں مدینہ والیں آئے اور سلام قبل  
کریں ،

علامہ کی اس تصریح میں مبایلے کا ذکر نہیں اور نہ ہی حدیث کسار کا مفروضہ  
کیا گی کہ وہ لوگ سب اپنے کے لیے تیار ہی نہیں ہوتے ،  
اسی طرح جو روایت علامہ ابن کثیر نے محدث اسحق سے نقل کی ہے اس میں بھی  
س روایت کا کوئی نشان نہیں ملتا اور جو دوسری روایت روایت نقل کی ہے اس میں ان  
کے انکار کے باوجود کھدی، یہ جو نکہ مشہور عام عقی اس یتے نقل کر دی حالانکہ سچنے  
کی بات تھی جب مخالف تیار ہی نہیں تو پھر مقابله میں نکلنے کا کیا مطلب؟ یہ بحث  
البدایہ میں ص ۵۶ صبد ۵ پر ہے  
محمد عزیز فہرستہ کی کتاب عصر النبی سے شہادت ،

چنانچہ وہ تحریر فراہم ہے وَهَذِهِ ذَكْرُ رَوَاهَةِ وَالْمُفْسِرُونَ فِي صَدَدِ الْوَفْدِ  
انہ کان یتائقُت مِنْ سَتِينَ شَخْصاً فِيهِمْ أَرْبَعَةُ عَشَرَ مِنَ الرِّئَاسَاءِ  
مِنْهُمْ عَبْدُ الْمُسِيْحِ الْمَلِقُبُ بِالْعَاقِبِ وَالْوَيْلُهُمُ الْمَلِقُبُ بِالسَّيْدِ  
وَالْبَرَّ الْعَارِشَةِ بِرَعْلَقِهِ الْمَلِقُبُ بِالْأَمَامِ وَالْأَسْقَفِ وَالْحِبْرِ الْأَنْهَمِ  
طَبَيْعَهُمُ النَّبِيُّ إِنْ يَرْسُلَ مَعَهُمْ مِنْ يَحْكَمُ بِهِمْ فِي خَلْوَاتِ بَيْنِهِمْ  
فَارْسَلَ مَعَهُمْ إِبَا عَبِيدَةَ الْمَجَارَحَ وَإِنَّهُمْ أَرْسَلُوا وَفَدًا آخَرَ بَعْدَ  
فَتْحِ الْكَعْكَهِ فَاعْطَاهُمُ النَّبِيُّ كَتَابَ عَهْدٍ وَصَلْحَهُ عَلَى إِنْ يَقْدِمُوا إِلَه

کل سنتہ الفی حُلَّة الحج ص ٥٩، جلد نمبر ١

تَرْجِمَةُ الرَّبِّيْبَةِ رَأْدِيْلِيْلِ اُوْرِفِرِيْنِ نَے وَنْدِنْجِرَانَ کَے آنے کا عالِمَ کھلَّا ہے  
وَهُوَ سَامِنْهَا اُوْسِيْلِ پَرْشَتِلِ تَقْحَاجِنِ مِنْ جُوْدَهِ اَنِ کَرِيْسِ تَقْتَهَ اِنِ مِنْ  
سَعِيْدِ الْمُسِيْحِ جِنِ کَالْقَبْ عَاقِبِ بَخَا اُوْرِأَيْمِ جِنِ کَالْقَبْ سَعِيْدِ مُحَمَّدَا  
اُوْرِأَبُو حَارَشِ بْنِ عَلْقَهِ جِنِ کَالْقَبْ اِمامِ تَقْهَا اُوْرِانْجِ عَلَادَهُ اُسْقُفُ اُوْرِ  
جَبَرِ بَحِيِّ تَقْهَ، اِنْهُوْ نَے بَنِي عَلِيِّ السَّلَامَ سَعِيْدِ مُحَمَّدَا اُسْقُفُ اُوْرِ  
کِيْ جِوْفَانِ کَهُ خَصْوَمَاتِ مِنْ قَيْصِلَهُ کَرِنَے کَیْ صَلَاحِيْتَ رَكْتَهُ ہُوَاَپِ  
نَے اُبُو عَبِيْدَهُ بْنِ اِلْجَرَاحِ کَوَانَ کَے ہُمْرَاهِ بَصِيْحَ دِيَا

اُوْرِيْسِ بَحِيِّ رَوَایَتِهِ کَہ اِنْهُوْ نَے فَتْحَ مَکَرَ کَے بعد دُوْبَارَہِ مَدِيْنَهِ مِنْ  
وَفَدِ بَحِيِّا تَوْحِيْدِ عَلِيِّ السَّلَامَ نَے اسِيْ مَضْمُونِ کَاصْلَحَ نَامَهُ لَکَھَ کَرِيْدَاهِ  
اِسِ کَتَابِ مِنْ بَحِيِّ مَبَالِهِ کَا کَوْتَیِ اِشَارَةَ تَکَبَّنْہُیں۔ نَهْدَهِ تَيَارَہُتَے،  
طَبَقَاتِ اِبْنِ سَعْدِ کَابِيَّاَنَّ

ابن سعد نے طبقات میں یہی لکھا ہے اِنْهُوْ نَے مَزِيدَ یہ کیا کہ صَلَحَتَ کَے  
گَوَا ہُوَلِ کَے نَامِ بَحِيِّ فَيْتَهِ ہِیْنِ عَبَارَتِ یَہِ ہے،

«عَبِيْدُ الْمُسِيْحِ نَے کَہا ہُمْ یہِ مَنَاسِبِ مَعْلُومَ ہُوَاَسِے کَہ آپَ سَعِيْدِ  
مَبَالِهِ نَہْ کَرِيْسِ آپِ جَوْ جَا ہِیْں حَمْدَهِ یہِمْ مَانِ لَنْگَے اُوْرَآپِ سَعِيْدِ  
کَرِنْگَے (ص ٥٩ ١٤٤١) نَحْصَهِ دَوْمَ اُرْدُوِ»

اب میں چاہتا ہُوَلِ کَہ حضور عَلِيِّ السَّلَامَ کَا وَهْ تَارِیْخِ خطَّ قَارِئِینَ کَامِ کِیْرِمِتَیْلِ  
پَیْشِ کَرَوْلِ جَسِ پَرِیْ وَفَدِ مَدِيْنَهِ میں آیا تَقْهَا اُوْرِ مَنَاظِرَهُ ہُوَا اُوْرِ آیَاتِ آلِ عَمَرَانَ نَازِلَ  
ہُوَیْنِ جِنِ میں آیَتِ مَبَالِهِ بَحِيِّ تَقْهَ،  
میں خطَّ اُوْرِ بَحِرِ مَنَاظِرَهُ اُوْرِ آخِرِ میں صَلَحَ نَامَهُ لَکَھُوْلِ گَا چَھَرَآیَتِ مَبَالِهِ اُوْرِ وَلَاَیَاَ

کا سلسلہ شروع ہوگا۔

رَسُولُ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ كَانَ مَبَارِكَ الْمُنْجَانَ كَه نَامَ

بَاسِمِ اللَّهِ ابْرَاهِيمَ وَاسْمَقَ وَيَعْقُوبَ اَمَّا بَعْدَ فَانِي اُدْعُوكُمْ إِلَى عِبَادَةِ  
اللَّهِ مِنْ عِبَادَةِ الْعِبَادِ وَادْعُوكُمْ إِلَى رَلَیْهِ اللَّهِ مِنْ رَلَیْهِ الْعِبَادِ  
فَإِنْ أَبَيْتُمْ فَإِلَيْهِ الْجَزِيَّةُ فَإِنْ أَبَيْتُمْ فَنَقْدَ اذْنَتُكُمْ بِجَرِبِ وَالسَّلَامِ

اصْحَّ الْسَّيْرِ فِي بَدْرِ خَيْرِ الْعَشَرِ ص ٤٠ - ٤١

اِذَا بَوْلِبَرَاتِ عبدِ الرَّؤْفِ قَادِرِیِ وَانْپُورِی

تَرْجِمَهُ: ابْرَاهِيمَ وَاسْمَقَ اُوْرِيْلِيْقُوبَ کَے مَعْبُودَ کَے نَامَ سَعِيْدِ مُحَمَّدِ اِسِ  
کَے بعد میں تم کو بَنْدُوْلِ کی غَلَمَیِ سَعِيْدِ نَجَاتِ دَلَکَرِ اللَّهِ بَنْدَگِیِ کَی طَرفِ  
بَلَاتَا ہُوَلِ اُوْرِ بَنْدُوْلِ کَی دَلَایَتِ سَعِيْدِ اللَّهِ دَلَایَتِ کَی دَعْوَتِ دَیَا  
ہُوَلِ (یعنی حَکْمَانِ صَرْفِ وَهِیِ سَعِيْدِ) پَھَرَگَرِ تَمِ کَوِ اِسِ سَعِيْدِ اِنْخَارِ ہُوَ تَمِ  
جَزِيَّهِ دَوْرِنَهِ تَمِ سَعِيْدِ جَنَگِ کَرِيْسِ کَے، وَالسَّلَامِ

اسِ خطِ میں کَیْ چِیْزِ قَابِلِ ذَكْرِهِ تَمِ ہیں لَیْکِنْ جَوْ خَطَ عَلَامِ اِبْنِ کَثِیرِ نَے الْبَلِیْهِ  
وَالنَّهَبِیْهِ میں درَجِ کیا ہے وَهُوَ اِسِ سَعِيْدِ مَفْصِلِ سَعِيْدِ اُوْرِ وَهُوَ کَمِ بَحِيِّ پُورِیِ کَرِدِیِ ہے وَهُوَ  
کَمِ یَہِ ہے یہِ خَطَّ کَسِ کَے نَامَ ہے اُوْرِ کَسِ نَہْ کَھَا ہے، حَضُورُ عَلِيِّ السَّلَامَ کَے ہِرِ  
خَطِ میں، یہِ سَرْفِرِسَتِ ہُوَ تَمَّاَتِھَا وَهُوَ اِسِ خطِ میں نَہْ تَخَهَا،  
سَلَامَرَنَے چَھَرِیِّرِ کَرِدِیَہِ ہے خَطَ مَلَاحِظَہِ ہُوَ

الْبَدِیْهِ وَالنَّهَبِیْهِ قَالِ یُونَسِ وَکَانَ نَصِلِ نَیَا فَاسْلَمَ اِنْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ  
کَیْ عَبَارَتِ سَكَبِ الْمُنْجَانَ قَبْلَ اِنْ يَنْزَلَ عَلِيِّهِ طَسِ سَلِیْمَانَ بَاسِمِ اللَّهِ ابْرَاهِيمَ  
طَبِیرِیْدِ السَّوْرَةِ الَّتِی تَنْهَا الْأَتَیَةَ الْكَرِيمَةَ اَنَّهُ مِنْ سَلِیْمَانَ رَأَنَهُ بَاسِمَ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ  
سَوْرَةُ النَّعْمَ مَرَادِہِ ہے۔ حَاشِیَهِ الْبَدِیْهِ وَالنَّهَبِیْهِ

يعرفون أبناء هم الذين خسروا الفسقهم فهم لا يؤمنون - الانعام آية ۲۴

ترجمہ: اہل کتاب آپ کی نبوت کو الیے جانتے ہیں جیسے پنے بیٹوں کو مگر جن لوگوں نے اپنے آپ کو خسارے میں ہی ڈالنے سے وہ ایمان نہیں لائیں گے،

یہ مرضون کی جگہ آیا ہے، بحث صرف اس امر میں تھی کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نہ ہیں یا نہیں، عیسیٰ خدا کے قائل تھے اور حضور علیہ السلام اسکی تردید کرتے تھے پناہ پر یہ مناظرہ ان دلائل کی روشنی میں ہوا،

دوسرے مسئلہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی اپنیت پر تھا اس تمام دلائل ان دو مسائل پر طرفین نے بیش کیتے تفصیل ملاحظہ ہو،  
نصاریٰ نجراں اگر حضرت سیفی بن اللہ (یعنی اللہ کے بیٹے) نہیں تو ان کا باپ کون ہے؟

حضور علیہ السلام: تم کو خوب معلوم ہے کہ بیٹا باپ کے مشاہر ہوتا ہے  
نصاریٰ نجراں بے شک ایسا ہوتا ہے  
اس گفتگو کا نتیجہ یہ نکلا کہ عیسیٰ خدا کے بیٹے ہیں تو خدا کے مسائل اور مشاہر ہوئے  
ہیں عالمگیر سب کو معلوم ہے کہ اللہ تعالیٰ بے مثل اور بے چون دیکھوں ہے  
پھر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کیا تم کو معلوم نہیں کہ ہمارا پر والگار  
تھی لایوت ہے یعنی زندہ ہے اور کہیں اس پر موت نہیں آسکتی جب کہ حضرت

یعنی علیہ السلام پر موت اور فنا آنے والی ہے:

نصاریٰ نجراں بے شک صحیح ہے

حضرت صلعم: تم کو معلوم ہے کہ ہمارا رب ہر چیز کو قائم رکھنے والا، تمام عالم  
امان حافظ و نگہبان اور سب کا رزاق ہے کیا عیسیٰ عجیب ان چیزوں میں سے کسی کے  
لئے ہیں،

وَسَعْقٌ وَيَعْقُوبٌ - مِنْ مُحَمَّدِ النَّبِيِّ رَسُولِ اللَّهِ - إِلَى اسْقَفِ نَجْرَانَ  
فَانِي أَحَدُ الَّذِينَ أَنْهَى اللَّهُ عَنِّي عِبَادَةَ الْعِبَادَ وَأَدْعُوكُمْ إِلَى الْوَلَادَةِ  
أَدْعُوكُمْ إِلَى عِبَادَةِ اللَّهِ مِنْ عِبَادَةِ الْعِبَادَ وَأَدْعُوكُمْ إِلَى الْوَلَادَةِ  
إِنَّ اللَّهَ مِنْ وَلَادَةِ الْعِبَادَ فَانِي أَبْيَتُمْ أَذْتَنْكُمْ بِعِبَادَةِ  
وَالسَّلَامُ (السَّيَّاهَةُ وَالنَّهَيَاةُ ص ۳۵ ج ۵)

ترجمہ: یونس جو کر نصرانی تھا مسلمان ہو جانے کے بعد اس نے بتایا کہ  
رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل نجراں کو سورہ النمل کے نازل ہوئے  
سے پہلے یہ خط لکھا تھا، ابراہیم اور اسحق اور یعقوب کے معیوبوں کے  
نام سے شروع کرتا ہوں یہ خط محمد رسول اللہ کی طرف سے نجراں کے  
سردار کے نام - میں تمہارے سامنے ابراہیم و اسحق و یعقوب کے معیوبوں  
کی حمد کرتا ہوں ازاں بعد تمہیں بندوں کی غلامی سے نجات دلکش اللہ  
کی غلامی اور عبیدت کی طرف بلتا ہوں اور نیز بندوں کی حکمرانی سے  
چھوڑ کر حکومت الہیہ کی طرف دعوت دیتا ہوں میں اگر تم کو یہ قبل  
نہ ہو ترجیح یہ دو اور یہ بھی تسلیم نہ ہو تو میں تمہیں اعلان جنگ کرتا ہوں  
وَالسَّلَامُ،  
خط کے مرضون سے فراغت کے بعد وہ مناظرہ لکھتا ہوں جو عیسیٰ  
پادریوں نے حضور علیہ السلام سے کیا اور شکست کھائی۔

حضرت علیہ السلام کا نجراں کے پادریوں سے مناظرہ  
یہ بات ذہن نشین رہیے کہ اہل کتاب حضور علیہ السلام کی نبوت کو خوب  
جانتے تھے جیسا کہ قرآن کریم نے بیان کیا ہے الَّذِينَ أَتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرَفُونَ كُمَا

نصاریٰ نجیان : نہیں  
آنحضرت صلعم : تم کو معلوم ہے کہ اللہ تعالیٰ پر زمین و آسمان کی کوئی حیز پر شیء نہیں کیا ہیں اس سے کچھ زائد معلوم ہے جو خدا تعالیٰ نے ان کو بتلادیا ہو۔

نصاریٰ نجیان : نہیں  
آنحضرت صلعم : تم کو خوب معلوم ہے کہ حضرت علیؑ کو حرم اور میں جس طرح جو بیان اور کم کیہ جسی معلوم ہے کہ اللہ تعالیٰ نہ کھاتا ہے نہ بتتا ہے اور نہ اسے بول دیا کی جائی گی اسی طرح حضرت علیؑ کی حاجت ہوئی ہے

نصاریٰ نجیان : بے شک  
آنحضرت صلعم : تم کو خوب معلوم ہے کہ حضرت مریم اور عورتوں کی طرح حضرت علیؑ سے حاصل ہوتیں (یعنی وہ شکم مادریں آتے) اور پھر مریم صدیقہ نے ان کو جنابر طرح عورتیں کھپوں کو جنتی ہیں اور پھر بچوں کی طرح حضرت علیؑ کو غذا بھی دی کی ہے کھاتے پیتے اور بول و بڑا کرتے تھے

نصاریٰ نجیان : بے شک ایسا ہی ہے  
آنحضرت صلعم : دی پھر خدا کیسے ہوتے ؟

نصاریٰ نجیان پر حق واضح ہو گیا مگر میں بوجھ کر اپنے حق سے انکار کیا، اس بارے میں اللہ تعالیٰ نے یہ آیات نازل فرمائیں آئی عران آیت نمبر ۱۷۷ اور ۱۷۸ تا ۱۷۹ (حیات رسالہ اپنے حجہ تشریف)

جب نصاریٰ دلائل سے عاجز لگتے اور جواب شدے سے کھڑا سلام قبول کرنے سے انکار کر دیا تو اس پر مبالغہ کا حکم نازل ہوا، ان لوگوں نے کہا ہم اپنے عبداء اور مشائخ سے مشورہ کر کے بتاتے ہیں جب مشورہ کیا تو مشیروں نے کہا

یہ کچے نبی اور رسول ہیں تورات اور انجیل کی بشارت کے مطابق ہیں تم ہرگز مبالغہ نہ کرنا ورنہ عیسیٰ فی دنیا سے نابود ہو جائیں گے، کسی نبی سے جب بھی کسی قوم نے مبالغہ کیا تو ہلاک ہو گئی لہذا تم ان سے ٹھیک کر لو۔  
علامہ رازی تفسیر میں لکھتے ہیں،

روایت نمبر (۱) روی انه علیه السلام لما اورد الدلائل على نصاریٰ نجیان تُمَّ انْهُمْ اصْرَرُوا عَلَى جَهْلِهِمْ فَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ (إِنَّ اللَّهَ أَمْرَنِي فِي أَنْ لَمْ تُقْتَلُوا الْحَجَّةُ إِنْ أَبَا هِلْكَمْ) فَقَالُوا يَا أَبَا الْمَقَامِ بَلْ مُرْجِعٌ فَنَتَظَرُ فِي أَمْرِنَا ثُمَّ نَأْتِكَ فَلَمَّا رَجَعُوا قَالُوا لِلْعَاقِبِ وَكَانَ ذَارِيُّهُمْ يَا أَبْدَ الْمَسِيَّحِ مَا تَرَى فَقَالَ وَاللَّهِ لَنَقْدِعْنَاهُمْ يَا مَعْشَرَ النَّصَارَى إِنَّ مُحَمَّدًا أَبْنَى مِسْكَلًا وَلَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْكَلَامِ الْحَقِّ فِي أَمْرِ صَاحِبِكُمْ وَاللَّهُ مَا بِالْأَهْلِ قَوْمٌ بِنِيَّةٍ فَعَاشُوكُمْ وَلَا بَيْتٌ صَفِيرٌ هُمْ وَلِلَّهِ فَعْلَمُتُمْ بِكَانَ الْأَسْتِئْصَالَ فَانْ أَبِينَمُ الْأَدَمُ وَالْأَنْهَارُ عَلَى دِينِكُمْ وَلَا قَامَةٌ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ فَوَادُوا الرِّجْلَ وَلَنْفَرُوا إِلَيْكُمْ روایت نمبر (۲) انه قد نقل عن أولئك النصارى انهم قالوا اته والله هو الذي المبشر به في التوراة والانجيل وانكم لو بناهتم لمحصل الاستئصال فكان ذلك تصريحًا منهم بان الاستئصال عن المبالغة كان لاجل علمهم بانه بني مرسيل من عند الله تعالى تفسير کیریم ص ۲۹ پ ۳ به: روایت ہے جب حضور علیہ السلام نے نصاریٰ نجیان پر دلائل سکل طور پر پیش کر دیتے تو وہ ماننے کی بجائے اپنی جہالت کی وجہ سے پنے سک کرنے سے انکار کر دیا تو اس پر مبالغہ کا حکم نازل ہوا، ان لوگوں نے کہا ہم اپنے عبداء اور مشائخ سے مشورہ کر کے بتاتے ہیں جب مشورہ کیا تو مشیروں نے بھی مبالغہ

کا حکم دیا ہے انہوں نے جواب میں کہا اے اما القاسم ہمیں مہلت دیجئے  
تاکہ ہم غور کریں اور سوچیں پھر آپکو جواب دینگے (حضرت علیؐ نے مہلت  
دی) انہوں نے واپس آتے ہی لپنے سردار عاقب سے کہا جوان کا مشیر  
تھا۔ اے عبد المسعی تیری کیا رائے ہے اس نے جواب دیا خداکی  
قسم اے نصاریٰ تم بلاشبہ محمدؐ کی نبوت اور رسالت کو جان چکے ہو  
وہ تمہارے سینیم عبیسی علیہ السلام کے بارے میں کلام فیصل لائے  
ہیں (جس سے کوئی شبہ اور ابہام باتی نہیں رہا) خداکی قسم کسی قوم نے  
جب بھی کسی نبی سے مبابرہ کیا انکا کوئی آفی نہیں بخ سکا نہ بڑا نہ  
رہا اور نہ چھوٹا کوئی پیدا ہوا (تمام کا صفائیا ہو گیا) اگر تم نے ایسا کہا تو ایسا کہا  
لازمی ہے اور اگر تم اپنے دین پر مصرا در قائم رہتے ہوئے انکار کرتے  
ہو تو اس کو چھوڑ دو (یعنی مبابرہ نہ کرو) اور اپنے اپنے شہروں کو لوٹ جاؤ  
نمبر (۲) انہی نصاریٰ سے یہ بات منقول ہے کہ انہوں نے کہا بلاشبہ وہ  
نبی ہیں جن کی بشارت توراة اور انجلی میں موجود ہے اور اگر تم نے ان  
سے مبابرہ کیا (تو یاد رکھو) تمہاری جڑکت جائیگی۔

یہ واقعہ صراحةً دلالت کرتا ہے کہ وہ صرف اسی علم کی وجہ سکل کی یہ اللہ  
کی طرف سے نبی ہیں) مبابرہ کرنے سے باز رہے  
ان تصریحات سے یہ بات روز روشن کی طرح واضح ہو گئی کہ وہ مرے سے بھی  
کے لیئے تیار نہیں ہوئے پھر جب م مقابلہ ہی تیار نہ ہو تو حضور علیہ السلام کو کیا  
پڑھی تھی کہ گھروالوں کو یا حضرت علیؐ، حضرت فاطمہؓ اور حضرت حسینؑ کو مقابلہ  
میں لے آتے، اس روایت کے ماننے سے کئی خرابیاں لازم آتی ہیں  
خرابی نمبر (۱) یہ کہ حضور صلی اللہ علیہ السلام جو سرایا حجت سچے لعنت سچے کے

لیتے کتنے بیقر از نظر آتے ہیں کہ مختلف تیار ہی نہیں تو بھی یہ لعنت کرنے پر تمل کئے  
اور افراد مذکورین کو بھی لے آئے۔

خرابی نمبر (۲) یہ کہ یہ بات عقل کے بھی خلاف ہے کہ مختلف کو مقابلے کے لیئے  
تیار نہیں۔ اپنی شکست تسلیم کر کے صلح کرنے پر تیار ہیں اور شرائط بھی ان کی مرضی کی  
قبول کرتے ہیں تو بھر بھی حضور مقبلے پر آگئے یہ بعید از قیاس اور حضور کی شفقت  
اور رحم دلی کے خلاف ہے۔ آپ رحمۃ اللعلیمین ہیں ان سے یہ توقع نہیں کی جائی  
خرابی نمبر (۳) آپ کا یہ اقدام آپ کے خط کے مضمون کے خلاف ہو جاتا  
ہے جس میں فرمایا تھا اسلام قبول نہ کرو تو حزیرہ دو اور حزیرہ بھی نہ دو تو میں تم سے  
جھٹک کر دنگا،

آپ جب وہ حزیرہ دینے پر راضی ہیں تو پھر مبابرہ کرنا آپ کی تحریر کے خلاف  
ہے جو عبید شکنی کی طرف اشارہ کرتا ہے، یہ حضورؐ کی عظمت اور شانِ عدل  
و انصاف کے بھی خلاف ہے، یہ بحث آئندہ اپنے مقام پر مفضل آئیگی،  
علامہ سبیضاوی کی تحقیقی وہ تکھفۃ ہیں روی آنہم لتماد عوا الى المباہلة  
قالوا لوحی تنظر لکم تغالوا قالوا للعاقب و کان

ذار ایہم ماتری فتقال والله لقد عرفتم بیوقة ولقد جاءكم  
بالفضل فی امر ماحبكم والله ما بآهٰل قوم نبیاً الـ اهـلـکـوـفـاـنـیـشـمـ  
الـ اـلـفـ دـیـنـکـمـ فـوـادـعـواـ الرـجـلـ وـاـنـصـرـفـواـ (تفصیر سبیضاوی ص ۲۷۴) (۱)  
ترجمہ: روایت ہے جب ان کو مباریے کی دعوت دیکھی تو انہوں نے مہلت  
مانگی۔ جب وہ الگ ہوئے تو عاقب سے مشورہ کیا تو اس نے جواب  
دیا خداکی قسم تم اس کی نبوت کو خوب جانتے ہو وہ بلاشبہ تمہارے  
پاس ایسے دلائل لائے ہیں جو عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں قول فیصل

بنے ایمان نہ لانے کی وجہ بیان کرتے ہوئے کہا کہ بادشاہوں نے جو کچھ مال دوت دے رکھا ہے وہ ایمان نہ لانے کی صورت میں سب کچھ والیں لے لیں گے، کرزنے کہا خدا کی قسم میں تو اپنی سواری کو مدینہ ہی جاکر کھولوں گا اور پھر نہایت ذوق و شوق کے ساتھ مدینہ پہنچ کر مسلمان ہوا اور وہیں رہ پڑا، ان کے چند روز بعد سید ایہم اور عبد المسیح عاقب بھی مدینہ پہنچے اور حلقہ گلوش اسلام ہوئے (حیات الرسالۃ ص ۱۵۲)

اس طریل مضمون سے اُنکا سواری ہی انداز جانشایست ہوتا ہے اور عاقب اور سید کا ایمان لانا تو علام ابن حجر نے فتح الباری میں ابن سعد کے حوالے سے لکھا ہے، وذکر ابن سعد ان السید والعاقب رجع ابعد ذالک فاسدا، فتح الباری ص ۱۵ جلد بہرہ ۹

انکی سواری کا ذکر اس لیئے کیا ہے تاکہ ان کی سافت کا بعد معلوم اور واضح ہو جائے اس لئے اتنا طول دیا ہے ورنہ ضرورت نہیں، اب میں معاملہ اور اس کی شرائط بیان کرتا ہوں، قارئین یہ جاننے کیلئے بے قرار ہوئے گے، ملاحظہ ہو :

بسم اللہ الرحمن الرحيم  
حضرت علیہ السلام کا اہل نجران سے معاہدہ  
هذا مأکتب محمد بن النبی الامی

رسول اللہ نبیان ان کا ن علیہم حکمہ فی کل شرہ وكل صفراء، ویسنانو  
و دقیق فافضل عییم و ترک ذالک کلمہ علی الفی حلة فی کل رجب، بالف  
حله و فی صفی الف حلة و ذکر تمام الشرط ای ان استشهد العز  
بن حبب و غیلان بن عسرہ و مالک بن عوف من بنی نصر والاقریع  
بن جالس الغنظلی والمغینی (بن شعبہ) (البیان و النہایہ ص ۱۵ جلد ۵)  
بہہ: یہ وہ معاہدہ ہے جو بنی اُمّی محدث رسول اللہ نے اہل نجران کیلئے لکھا ہے

ہیں خدا کی قسم کسی قوم نے جب کسی نبی سے مبارہ کیا تو وہ بلکہ یعنی  
اگر تم اپنے دین کی محبت کی وجہ سے انکا رکرتے ہو (یعنی اسلام قبل  
نہیں کرتے) تو اس آدمی کو چھوڑ دو اور والیں بوٹ جاؤ،  
اس عبارت میں یعنی فدا سا ابہام نہیں مطلب بالکل واضح ہے، جلال الدین نے  
بھی یہی لکھا ہے :

فقالوا حتی نظری فی امرنا ثم نأیک فقال ذو رأیہم  
جلال الدین کی رائے

لقد عرفتم نبوته و قانه ما باهله قوم نبیاً لا هنوا

اس عبارت کا مطلب بھی وہی ہے جو بیضادی کی عبارت کا ہے۔  
یہ راتے اور انکا مسئلے سے انکا تسامم تفاسیر میں لکھا ہے شاید ہی کوئی  
تفسیر ایسی ہو جس میں یہ نہ ہو مگر تعجب اس بات پر ہے جب وہ لوگ مسئلے پر تیار ہی نہ  
تھے پھر حضور علیہ السلام ان چار آدمیوں کو لکر میدان میں کیسے لگھے۔ بجان کامدینے سے  
ناصلہ بھی کوئی کم نہ تھا کہ وہ اپنے سیوی بچوں کو لیکر آئے ہوں اور وہ گھر سے ان کو ساتھ  
لے سے تھے اور لا تھے بھی کیسے جب ان کا یہ خیال ہی نہ تھا۔ پھر سات منزلیں فاصلہ  
کم از کم ۱۶ میل بنتی ہے یہ فاصلہ مکہ تک ہے مدینہ تو اور بھی زیادہ ہو گا،  
جونقشہ ہے اس میں یہی صورت بنتی ہے بہر حال سات منزلیں ہی مان لی جائیں تو بھی  
یہ فاصلہ بہت زیادہ ہے،

”وہ سواریوں پر ایسے تھے پیدل نہ تھے“، این خلدون نے صاف لکھا ہے سبعین حدۃ  
رائکا، اور ابو حارثہ کے چھ کا بد کتا اور اس کے چیز اد بھائی کرزن علقمہ کی زبان سے  
آنحضرت علیہ وسلم کی شان میں گستاخی کے الغاظ نکلے جس پر ابو حارثہ بریکم ہو گیا اور  
کرزن سے کہا تو ہم بحث ہے خدا کی قسم وہ بنی مرسل ہیں یہ وہی ہیں جن کی بشارت  
توریت اور انجیل میں دیکھی ہے کہ کہا تو پھر تم ایمان کیوں نہیں لے آتے، ابو حارثہ

اگرچہ حق توبہ تھا کہ ان پر تمام صپلوں اور سو نے چاندی اور غلاموں کے ادکرنے کا حکم بھی معاً لگا دیا جاتا مگر میں یہ سب چیزیں سطور احسان ان کو چھوڑتا ہوں صرف وہ اس قدر ادا کریں کہ ہر رجب میں ایک ہزار حلے (یعنی کپڑوں کے جوڑے) اور ایک ہزار ماہ صفر میں ہر سال ادا کرتے رہیں اور تمام شرط کا ذکر بھی فرمایا، یہاں تک کہ گواہوں کے سخنخط بھی کرائے وہ ابوسفیان بن حرب، غیلان بن عمرو اور مالک بن عوف بنی نصر سے اور اقرع بن عالیس خظلی اور مغیرہ بن شعبہ ہیں ۴۷

ان نوؤدی الیک فی کل عالم الفی حلۃ  
اللّٰہ فی صفرٍ و الفی رجب و ثلثیان  
در عادیة من حدید تفسیر کبیر ص ۸۵

یہ کہ یہم آپ کو دو ہزار حلے ہر سال ادا کرنے کے لئے ایک ہزار ماہ صفر میں اور ایک ہزار رجب میں اور تیس لو ہے کی بہت عمدہ زر ہیں میں نے ۴۸

فصالہم علی الب حلۃ فی رجب والب حلۃ فی صفر  
علامہ طلائی کان اس کے علاوہ علامہ نے کچھ اوقیہ وزن لکھا ہے اسکی تفصیل

نہیں دی، روایت میں ماہ صفر کے تقدم و تاخر میں اختلاف کی وجہات امام رازی وغیرہ ماہ صفر کو اول اور رجب کو بعد میں ذکر کرتے ہیں اکچھ دوسرے مصنفین رجب پہلے اور صفر کو بعد میں بیان کرتے ہیں جیسا کہ گزرا، میرے آنکہ امام رازی وغیرہ کی راستے ہی درست ہے،

ابن خلدون بھی ماہ صفر کو اول اور رجب کو بعد لکھتے ہیں کیونکہ یہ واقعہ ۹ رجبی کے آخر میں پیش آیا ذوالحجہ ۹ یا ذلیلہ میں اور جو رجب اول اور صفر بعد میں بیان کرتے ہیں ان کے نزدیک یہ واقعہ جادی الاولی ۹ رجبی میں پیش آیا اور میری رائے میں امام رازی وغیرہ کی تائید ان وجوہات سے ہوتی ہے۔

اول یہ کہ مخالفین نے یہ کوشش کی ہے کہ اس واقعہ کو زیادہ سے زیادہ پیچے لے جاتا ہے تاکہ حضور علیہ السلام کے فرزند ارجمند حضرت ابراہیم کی وفات ثابت ہو جائے تاکہ ابنا نہ میں ان کی غیر موجودگی سے فائدہ اٹھا کر حضرات حسین بن علیہ السلام کو ابنا، میں شمار کر دیا جائے، تفصیلی بحث آئے گے، آئیں۔

دوسری وجہ طبیری کا اس واقعہ کو دس رجبی میں بیان کرتا ہے اگرچہ سات ماہ کا فرق ہوتا تو یہ مغالطہ نہ لگتا یہ اسی وجہ سے ہوا۔ کہ ذوالحجہ ۹ رجبی میں یہ فدائی اور طبیری نے حرم دش کو خیال کر کے لکھ دیا، اور حرم میں اس لیے لکھ رہا ہوں کہ پہلی قسط صفر میں ٹھہری تھی، اس سے صاف ظاہر ہے کہ حرم دس رجبی اسی قرب کی وجہ سے ہوا، اور طبیری پر حیرت ہے اس نے اس عذیزم تو اتفاق کو دو سطر لو میں لکھ دیا اور سراسرا جمال سے کام لیا، اس کی وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ وہ اس وقت تک منصہ شہود پر جلوہ گر نہیں ہوتی تھی در نیز بھی خوب حاشیتے چڑھاتا، جو ان حضرات کی منقبت میں وضعی روایات لانے سے گیریز نہیں کرتا وہ اگر یہ واقعہ سچا ہوتا تو نظر انداز کرتا؟ ہرگز نہ کرتا، ملاحظہ ہو!

قال (العقدی) وفیها قدم وفی العاقب والسید من نجوان نکتب لہما  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کتاب الصلح، طبیری واتفات من دس رجبی ص ۱۶۵  
وائدی نے بیان کیا ہے کہ سن دس رجبی میں عاقب اور سید کا وفی نجوان  
سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا تو آپ نے ان کے لئے صلحانہ

پنجم، جو شخص ان سے حق کا مطالبہ کرے گا تو ظالم و مظلوم کے دریان نصاف کیا جائے گا،  
ششم، جو شخص سو دھنے گا اس کی ذمہ داری رسول خدا پر نہ ہوگی،  
ہفتم، اگر کوئی شخص ظلم و زیادتی کر لے تو اس کے بعد میں دوسرا شخص مانع نہ ہوگا  
یہ اللہ اور اس کے رسول کا ذمہ ہے۔ جب تک اہل بھرjan اس پر قائم رہیں  
حیات رسالتیب ص ۱۵۱

یہ وہ تاریخی عہد نامہ تھا جو باقاعدہ تحریر کیا گی اور اہل بھرjan کو دیا۔ انہوں نے درخواست  
کی کہ کوئی امین ادمی ہمارے ساتھ بھیج دیجئے جو مال صلح یکدیساں جائے، آپ نے  
ابو عبید و رحیم جراح کو ان کے ساتھ بھیج دیا اور فرمایا یہ امرت کا امین ہے، امین ہذا  
لامہ، اب میں چاہتا ہوں نصیری بھرjan نے جو شرائط پیش کی تھیں وہ بھی لکھل  
نصاری بھرjan کی طرف سے شرائط چنانچہ امام رازی اپنی تفسیر میں لکھتے ہیں

فَالْوَيَا يَا أَبَا الْفَاسِمِ رَأَيْنَا نَاهِنَ لَنَا هَذِهِكَ وَنَقْدَ

عَلَى دِينِكَ فَقَالَ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ فَإِذَا بَيْتُمُ الْمَبَاهِلَةَ فَاسْلُوْا يَكْنَ دَمَ الْمُسْلِمِينَ وَ  
عَلَيْكُم مَاعْلَمُ الْمُسْلِمِينَ فَابْعُوا - فَقَالَ فَانِي أَنْجِزَ كُمُ الْقِتَالَ - فَقَالُوا مَا النَّاجِزُ بِالْعَدْلِ  
طَاقَةٌ وَلَكُمْ نَصْرَاللَّهُ عَلَى أَنْ تَغْزُونَا وَلَا تَرْدَنَا عَنْ دِينِنَا فَلَا لَهُمْ تَغْيِيرٌ بَعْدَ مَاهٍ  
پھر انہوں نے کہا کہ اے ابو القاسم ہم نے مشورہ کیا ہے ہم آپ سے مبارکہ  
نہیں کریں گے اور نہ آپ کے دین کا اقرار کریں گے اس پر آپ صلوٰات اللہ علیہ نے فرمایا  
جب تم مبارکہ کا انکار کرتے ہو تو مسلمان ہو جاؤ نہیں وہی رماعات ملینگی جو دوسرے  
مسلمانوں کو ملینگی اور تم پر وہی ذمہ داری ماند ہوگی جو اور مسلمانوں پر ہوگی انہوں نے انکار  
کر دیا تو آپ نے فرمایا میں تم جنگ کرنا چاہتا ہوں۔ انہوں نے جواب دیا ہمیں  
پورے عرب سے جنگ کرنے کی طاقت نہیں البتہ ہم آپ سے صلح کر لیتے ہیں باطل

لکھ دیا، اس نے کوئی تفصیل نہیں دی۔ یہ اسکی بد دیانتی ہے؟ اس کی وجہ یہ ہے  
کہ وہ رافضی تھا۔ اس کے مطلب کی بات تخفی اجلاسیات کر کے نکل گی،  
علام زہبی نے میزان الاعتدال میں طبری کو رافضی کھا لے ۔ ملاحظہ ہو،  
محمد بن جریر بن رستم الطبری رافضی لہ توالیف منہا کتاب الرواۃ  
عن اہل البیت ص ۳۹۹ ج ۲

محمد بن جریر بن رستم طبری رافضی مقام اس نے کئی کتابیں لکھی ہیں جن میں ایک  
اہل بیت نے کے فضائل کی روایات کے روایوں کے بارے میں ہے،  
اس کی وضعی روایات سے اس کا رافضی ہونا کوئی چھپی ہوئی بات نہیں اہل علم  
پر نظر ہر ہے،

اب میں صلحنامے کی شرائط لکھتا ہوں جو دونوں فریق نے تسلیم کی تھیں۔  
رسول اللہ کی طرف سے اہل بھرjan پر مذکورہ شرائط اول اہل بھرjan کو سالانہ دو ہزار  
حلے ادا کرنے ہے تھے۔ لیکن

پھر اگر ماہ صفر میں اور ایک ہزار ماہ رجب میں، دوسرم اہل بھرjan پر آپ کے قاصد کی ایک  
ماہ تک ہجھانی لازمی ہوگی، سوم میں اگر کوئی شورش یا فتنہ پیدا ہو جلتے تو اہل بھرjan  
پر لازم ہو گا کہ وہ تین نزدیکیں ہو جوڑھے اور تینیں اونٹ عاریتاً دیکھے جو بعد میں  
والپس دے دیئے جائیں ۔ کسی چیز کے کم یا اضافے ہو جانے کی قیمت ہمارے دے  
ہوگی، چہارم، اللہ اور اس کا رسول، اہل بھرjan کی حفاظت کے ذمہ دار ہیں،  
ان کے اموال و املاک، زمین، جایزداد اور ان کے حقوق ان کا مذہب و ملت  
ان کے قریبین و راہب اور ان کے خاندان اور ان کے مقیمین میں کوئی تبدیلی نہ  
ہوگی زمانہ جاہلیت کے کسی خون کا مطالبہ ان سے نہ ہو گا اور ان کی سر زمین میں  
کوئی نشکر داخل نہیں ہو گا،

آئیت مُبِیہ اہلہ کاشاہی نزول میں اس کا وعدہ کیا تھا۔ آئیت مہبہ پلہ اور ما قبل آیات کے نزول کی وجہات شرح و سبیط کے ساتھ لکھی جا چکی ہیں۔ جب مخالفت اکسی طرح بھی ماننے کو تیار نہ ہوئے تو اللہ تعالیٰ اخ نے فیصلہ کرن اعلان جو صبا پلہ کی صورت میں تھا اپنے بھی پر نازل فرمایا۔ شروع آل عمران سے ہی نصاریٰ کے عقائد کی تردید اور حضرت علیہ السلام کے ہمارے میں ان کے خلط عقائد کا بطلان کیا اور آخری حلیخ مہا ہلہ کا مھاجس سے وہ گھرائیے اور الجہنم کا رکھ بھانپ کئے اپنی اور قوم کی ملاکت نظر آئے گئی تو مصاکحت کر لی اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کی جائے مانگس گے ہم جزہ دیں گے۔

ب میں وہ آیت مبارکہ لکھتا ہوں جس کی تفسیر مقصود ہے اور کتاب کا نام بھی اسی

مُنَاسِبَتٍ سَتَّ تَجْزِيْكَيْا سَيْ وَهَ آیَتٍ يَهِيْ بَسِيْ  
 فَمِنْ حَاجَلَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا حَاجَأَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا وَذَلِعْ أَبْنَاءَنَا فِي  
 أَبْنَاءَكُمْ وَإِنْسَاءَنَا وَإِنْسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ لَمْ يُنْتَهِلْ فَنْجُولْ لَعْنَتَ اللَّهِ عَلَى  
 الْكَذَّابِينَ وَآلُ عَرَانَ آیَتٍ نَسْرٌ ۝

پھر اگر یہ لوگ عیسیٰ کے بارے میں تجھ سے جھگٹا کریں اور آپ کو حقیقت معلوم ہو چکی ہے تو ان سے کہو کہ آور ہم پسے میٹوں اور عورتوں کو بلا میں اور تم بھی پس میٹوں اور عورتوں کو بلا اور ہم خود بھی آئیں اور تم خود بھی آور پھر دونوں فریق (ضد اے) دھما و انجام کریں اور جھوٹوں پر خدا کی لعنت بھیں،

ترجمہ سے فارغ ہونے کے بعد چاہتا ہوں لفظ صبا مکمل تشریح کر دوں اور پھر ایسے پر ملکی استدلال سے بحث کر دوں اس کے بعد راز سریستہ سے پر وہ اعتمادوں لفظ صبا بکہ کی تشریح علامہ سیفی اور رقم طراز ہیں (ثم شیھل) ای تباہل یا نلعن الكاذب منا والبهله بالقلم والفتیر اللعنة فاصلہ الترک - من قولهم

کر دا آپ ہم سے جنگ کریں اور نہ ہم کو ہمارے دین سے پھیرنے کی کوششیں پریں پھر آپ نے مصاکحت کر لی، اس بیان سے ظاہر ہوا انکی صرف دری خواہیں تھیں (۱۱) ہم سے جنگ نہ کی جائے (۱۲) اور ہم کو اپنے دین سے پھیرا جاتے یہ قبول کر لیں گے۔ اب میں گواہوں کے نام لکھتا ہوں۔

بن حرب وغيلان بن عمرو ومالك بن عموف من بنين نصر والاقصي بن عباس  
الحنظلي والمعيره ص ۵۵ ج ۵ اس روایت میں غيلان بن عمرو ومالك بن عموف کے  
نام بھی میں کویا یہ پانچ حضرات گواہ بناتے گئے اور ان کے دستخط کرائے ان میں  
حضرت ابوسفیان سرفہرست ہیں ان کو بجزان کا حاکم بھی بنایا گیا تھا یہ بعد کے

واعقات ہیں۔ حلقہ کی لغوی اشتریخ: لمب یہ بتانا چاہتا ہے تا ہوں حلقہ کیا چیز ہے جس کا بار بار ذکر آیا ہے، حلقہ لغت میں شامل اور دوسری چادر - استردار کپڑا - ازار اور سیقیار کو بھی کہتے ہیں اس کی جمیع حُلُل اور حلال ہے، بیان للسان - فیروز اللفاظ یہ دو کپڑوں قیمیں اور ازار کو بھی کہتے ہیں۔ اس وقت چادر باندھنے کا رواج متفاہشلوار نہ کھتی، یہاں وہ چادر میں مراد میں جو بہت عمدہ قسم کی بنی ہو تو تھیں اور کپڑوں کا جوڑ امراد ہو تو بھی ہو سکتا ہے۔

ابهلت الناقۃ اذا تکھلہ تھی بیضاوی ص ۱۳۳ ج ۴

یعنی ہم دعا کریں کہ ہم سے جھوٹ پر لعنت ہو،

اور بہلہ پیش اور بڑوں کے ساتھ آیا ہے جس کے معنی لعنت کے ہیں اور شہری وہ اس کے بیٹے ہیں، اور اس کی اصل حقیقت کسی جیز کو چھوڑ دینا ہے جیسے عرب کہ کرتے ہیں ابھلہت، اس قطعی لقین کی بنا پر مباہلہ کا جیلنگ کیا، اور عیسیٰ یوسف کا فرار نا ہر کرتا ہے ان کو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں اپنے دعویٰ کے مطابق لقین نہ تھا بلکہ فن اور تین کے الناقۃ یہ اس وقت کہتے ہیں جب بغیر رسی کے اسکو کھلا چھوڑ دیتے ہیں، سوان کے پاس کچھ نہ تھا اس لئے اپنے جھوٹ اور غلط عقیدے پر ہونے کا شیخ الاسلام علامہ فخر الدین رازی مباہلہ کی تشریح یوں فرماتے ہیں۔

ماہلہ، ان الابتهاں ہو الاجتہاد فی الدعاء و ان میکن باللعن ..... واللہ اعتراف کریں،

اب بھی یہ صورت پیش ہو تو مباہلہ جائز ہے جس قادیانی سے علماء نے کہا اندھے مانعوں میں قولہم علیہ بھلہ اللہ ای لعنته واصلہ مانعوں میں ای لعنة بھلہ اللہ ای لعنه والطرو و بھلہ اللہ ای لعنه والبعد ای لعنة لدن معنی اللعن ہو البعد والطرو و بھلہ اللہ ای لعنه والبعد ای لعنة والکافر ہے۔ یہی عقیدہ پوری است کا ہے من رحمتہ (ثم نبتهل) ای ثم نجتہد فی الدعاء و نجعہل اللعنة علی الکاذب و عورد آپ کے بعد دعویٰ نیبوت کرنے والا کافر ہے۔ ایک فرد کا بھی اس میں اختلاف نہیں۔ اس لئے اس پر مباہلہ کیا جا سکتا ہے، قول الثاني یہ صدیقان التقدیں ثم نبتهل ای ثم نلعن (تفسیر کبیر ص ۸۸)

ابتهاں کا مفہوم دعایں مبالغہ کرنا ہے اگرچہ وہ لعنت نہ بھی ہو

اور دوسرا قول یہ ہے جو عربوں کے اس قول سے مانعوں سے مانعوں ہے علیہ بھلہ المساوی ہوتا ہے، اور یہ بات بھی ذہن نہیں رہے اہل کتاب حضور علیہ السلام کی نبوت کو سے پر اللہ کی لعنت ہو اور اس کی اصل اس معنی سے مانعوں سے مانعوں ہے جو لعنت کو طرف راجع ہے کیونکہ لعنت کے معنی دوری اور دھکیل دینا ہیں اور بھلہ اللہ خرب جانتے تھے۔ اس لئے مباہلہ کے گزیز کی، لفظ مباہلہ کی تشریح اور احکام کے بعد اب آیت کی تفسیر اور اس کے اہم نکات کے معنی اللہ کی لعنت اور اس کی رحمت سے دوری اور بعد کے ہیں، ثم نبتهل

یعنی ہم دعایں تضرع کریں اور جھوٹے پر خدا کی لعنت بھیجیں، اس دوسرا یہ شش خدمت ہیں آیت کی یہیں دعوت مباہلہ کا آغاز نہیں ابنا نا و ابنا اکم و نسلوتنا قول کے مطابق تقدیر کلام یوں ہوگی ثم نبتهل ای ثم نلعن، حاصل یہ نکلا بلہ ای ایت کی تفسیر اور اہم نکات میں اسرا کم سے ہو یہاں کہی امور غور طلب ہیں اول یہ کہ خود دعوت دینے والے تضرع اور گریہ وزاری سے دعا کرنا ہے۔ کسی امر متنازع فیہ میں فریقین ایسا امر متنازع فیہ میں فریقین یہ کہنا کہ ہم میں سے جو جھوٹا ہو اس پر خدا کی لعنت ہو۔

مباہلہ امر قطعی الیقین کے سوا جائز نہیں ایسا امر متنازع جس پر جزا دو نہیں دانما قدہمہم علی النفس لدن الرجل بخاطر بنفسہ لهم و بحرب دونهم بیضاوی ص ۱۳۳ ج ۴

جب کسی قوم پر نازل ہوتی تو قوم کے ساتھ ان کی اولاد اور عورتیں بھی ہلاک ہو گئیں یہ ہلاک ہونا بالغون کے حق میں عذاب اور بچوں کے حق میں عذاب نہیں بلکہ قائم مقام طبعی موت کے ہے،

اسی طرح مخالفین فقط الفتن پر اعتراض کر کے اپنے مطلب کے معنی مراد لیتے ہیں جن سے ان کا مقصد حضرت علیؓ فتنی الشدفہ کی فضیلت کل انبیاء پر ثابت کرتا ہے،

یہ اعتراض بطریقہ استدلال ہے بطور اعتراض ہے اور حقیقت میں وہ حضرت علیؓ کی تمام انبیاء پر فضیلت ثابت کرتے ہیں، علامہ رازیؓ نے مخالفین کا اعتراض نقل کیا ہے ملا خطہ ہو

علامہ رازیؓ کے الفاظ میں ویسی المراد بقولہ (الفتن) اعتراض مع استدلال لفتن محمد صلی اللہ علیہ وسلم لعن الانس (لے دیا گیا) نفسہ بل المراد بہ غیرہ۔ واجبوا علی ان ذالک الغیر کان علی ابن ابی طالبؑ اس میں شبیچے رہے نہ جوان اور بوڑھے رہے سب ختم کر دیتے گئے بلکہ جیسی ختم کر دیتے رہے،

اس میں راز یہ ہے۔ امر تکوینی سب ہلاک شدگان کو شامل ہے اور شرعی طور پر مجرمین کو بطور سینرا اور بچوں کو بطور قانون عادیہ ہلاک کیا گیا۔ کویا وہ اپنے آپ کو بلا یا نہیں کرتا بلکہ مراد غیر ہے اور اس پر اجماع ہے کہ وہ غیر علی بن ابی طالبؑ رضی اللہ عنہم ہیں تو آیت دلالت کرتی ہے کہ نفس علی ہی نفس محمد ہے پھر اس پر بھی اجماع ہے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم تمام انبیاء اور اولادہم والنساء فیکون ذالک فی حق البالغین عقابا و فی حق الصیبان لعیکوں سے افضل ہیں تو لازم آیا کہ علی بھی تمام انبیاء سے افضل ہوں۔

مخالف اس طرح حضرت علیؓ کو تمام انبیاء کرام سے افضل قرار دے

ان کو اپنی ذات پر اس لئے مقدم رکھا کہ آدمی (محبوب میں) ان کو اپنی جان پر ترجیح دیتا ہے جتنی کہ ان کی طرف سے دوسروں سے لڑنے کیلئے تیار ہو جانا ہے۔ اس لئے عزیز ترین محتاج دنیا میں بیٹھے اور بیوی کو پہنچے ذکر فرمایا، بعض اوقات انسان اپنی جان دیدتیا ہے مگر بچوں اور بیوی کی تکلیف گوارانیں کرتا چڑھاتے کیلئے اپنی ملاکت کو برداشت کرتے۔

ایک اعتراض۔ مخالفین سلام اس پر ایک اعتراض کرتے ہیں کہ مبارکہ سمعنی جب لعنت کی دعا ہوئے تو بڑے آدمی تو اپنے گن ہوں کے سبب اسکے سبق ہو بھی سکتے ہیں مگر بچے تو گناہوں سے پاک ہیں ان کی ملاکت کی دعا کیاں جائز ہے یہ رحم کے خلاف ہے۔

جواب اللہ تعالیٰ کا قانون قانون ماضیہ سے برادر صد اڑٹا ہے کہ جب کوئی قوم گراہ ہوتی نبی کی بات ہوئی مانی تو ان پر ہلاک کرنے والا عذاب آئے اس میں شبیچے رہے نہ جوان اور بوڑھے رہے سب ختم کر دیتے گئے بلکہ جیسی

اس میں راز یہ ہے۔ امر تکوینی سب ہلاک شدگان کو شامل ہے اور علیہ رازیؓ اس کا جواب یوں تھم فرماتے ہیں

ان عادۃ اللہ بخاریۃ بان عقوبة الاستئصال اذا انزالت بقوم هلکت معهم اولادہم والنساء فیکون ذالک فی حق البالغین عقابا و فی حق الصیبان لعیکوں سعفابا بل یکون جاریا بحدی امام سالم تفسیر کیمیٹ بل اشیاء اللہ تعالیٰ کا قانون شروع سے چلا آرٹی ہے کہ سزا سے استئصال

اور روح کے معنی میں بھی آتا ہے اور اپنے متعلقین کے لیے بھی خواہ دہ کسی درجے کے ہوں۔ یہ دونوں ضموم قرآن مجید میں کئی جگہ آتے ہیں۔ ان کی مثالیں پیش خدمت ہیں

روح کے معنی کی مثال: یا ایتها النفس المطمئنة الربعی الى ربک (سورة الغریب)  
جان کے معنی کی مثال: خلق کم من نفس واحدة (سرة النساء پ)

ذات کے معنی میں : قوا . الفسکم واہلیکم نارا سرہ تحریم۔ پ ۲۷  
 متعلقین کے بارے میں : جیسا کہ گوئا لہ پرستی کرنے والوں کو ارتدا دکی سزا قتل سنائی گئی  
 اور حکم ہوا۔ ان کے رشتہ دار ان کو قتل کریں۔ لیکن الفاظ نیز لائے گئے فاقد لوا  
 انفسکو (سورہ البقر) ترجیح یہ ہوا کہ تم اپنی جانوں کو قتل کرو۔ لیکن حکم یہ نہ محقا  
 کر خوا کش کر بنا کر لاد حقہ مقتا کر

اس آیت میں لواحقین کے نفس کو مرتدین کے نفسی شمار کیا ہے، دوسری جگہ ہے (۲۱) يَخْرُجُونَ النَّفَسَهُمْ مِّنَ الْدِيَارِ هم۔ اپنی جانوں کو اپنے گھروں سے نکالتے ہیں حالانکہ مطلب یہ ہے اپنے ہی عزیزوں کو اپنے گھروں سے نکالتے ہیں یعنی جلد وطن کرتے ہیں۔ آیت میں نکالنے اور نکالنے جانے والوں کے لئے نفس بولا گیا ہے جو نفس کی جمع ہے۔

(۳) لا تلمز وانفسکم تم اپنے نفسوں کو طعن و تشنیع نہ کرو (سردہ ابجات) یہاں بھی متعلقین اور عام مسلمان مراد ہیں جو اخوت اسلامی میں شرکیہ ہونے کی وجہ سے متعلقین میں شامل کئے گئے ہیں ہے،

نمبر (۱) حضرت مولانا اشرف علی تھانویؒ اپنی تفسیر بیان القرآن میں ہی لکھتے ہیں  
متعلقات خواہ کسی درجے کے ہوں ان کے لئے الفتنا کا لفظ بولا گیا ہے  
قرآن کریم میں ہے تقتلون انفسکم۔ تم اپنے نفسوں کو قتل کرتے ہو  
لے جیسے یہ آیت لولا اذ سمعتُهُ فلن المومنون والمومنات بالنفسِهِ خيرًا (بیان القرآن)

رسہے ہیں جو کھلا ہوا مغالطہ ہے جس سے تمام انبیا رکرام مع حضرت محمدؐ کی تلقیص لازم آتی ہے اور یہ بالاجماع کفر ہے،  
حضرت چونکہ خاتم المکعصومین ہیں آپ کے بعد بھی معمصوموں کے آنے کا عقیدہ  
رکھنا ختم ثبوت کا انکار ہے جس طرح آپ پر ثبوت ختم کر دیجی ہے اسی طرح  
عصمت بھی ختم ہو گئی

## خلط استدلال اور اسکی حقیقت

غلط استدلال اور اسکی حقیقت قارئین پہلے اس مقدمے کو ذہن میں رکھیں کہ دو شخص یا جماعتیں جب ایک نزاعی مسئلے کے تصفیہ کے لئے ایک دوسرے کو بلاقی میں تاکہ اختلافی امور پر تبادلہ خیال کیا جائے تو اس صورت میں فرقی یا جماعت کا بانی ذمہ دار ہو دعوت دے رہا ہے وہ خود پہلے ہی شریک ہو گا وہ کسی طرح خارج نہیں ہو سکتا، اگر اس کو خارج کر دیں تو مقام لے کر، سے اور بحث کس سے ہو گی،

دوسرے یہ کہ قائد لفظ امر کو جمع بول کر اپنے سمیت اپنے ادمیوں کو جھی اس میں شرکی نہ تھا ہے جیسے یوں کہا جائے اگر آپ لوگ اس بات کو نہیں مانتے تو ہم دونوں فریق آتے ہیں بات کرتے ہیں بعینہ یہ واقعہ بھی ایسے ہی ہوا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر آیت نازل ہو گئی کہ ان سے کہو مقابلے میں آئیں ہم ہم بھی آتے ہیں اور دعا کرتے ہیں ۔ یہ نہیں ہو سکتا کہ (ہم بھی آتے ہیں) سے قائد چاحدہ خارج سو رہاتے ۔

**دوسرے جواب :** یہ ہے کہ نفس کے معنی آتے ہیں۔ مثلاً جان۔ خون جسم پاکس ورزدیک سرچیز کا عین اور ذات، جڑ۔ ارادہ۔ بزرگی۔ غلبہ۔ مبارکی۔ اس جمع المعنی اور تفہیم آتی ہے۔ بیان اللسان سجاد میر عطی۔ اور یہ خواہ شatas

وہ قتل دوسروں کو ہی کرتے تھے مگر متعلقین تھے تو نفس میں شمار کیا گیا ہے اس نہیں نظر آیت میں بھی یہی اسلوب اختیار کیا گیا ہے

حضرت علیہ السلام سیمت آپ کے نسب متعلقین مراد ہیں اور ان میں سرفہرست حضرت ابو بکر صدیق ہیں۔ آپ کے خصوصی ہیں اور جانشین بھی رفیق غارب ہی میں اور رفیق مزار بھی اور ہم عمر بھی جو تمہارے آپ کے ساتھ رہے جن کو آپ خلیل بنانے کی تمنا کرتے تھے، اگر یہ مقام خلیل مخلوق میں کسی کے لئے جائز ہوتا لاتخذت ابا بکر خلیلہ (المدیح) تو میں ابو بکر کو خلیل بناتا، اس لئے آپ سے غلط مفہوم نے کرم مطلب بڑی کرنا قرآن کریم کے ساتھ فلمکرنا ہے۔

**تیسرا جواب** یہ کہ طریقہ خطاب میں بعض اوقات الفاظ عام ہوتے ہیں مگر متكلم اپنے آپ کو اس سے خارج نہیں سمجھتا وہ خطاب اس کے ذہن میں موجود ہوتا ہے کہ جس کی دوسروں کو دعوت دے رہا ہوں میں خود بھی اس پر عمل کر دنکھا اسی اصل پر یہ مقولہ مشہور ہے۔ ادھر نفسی اولاً و ایا کم بعدہ پہلے میں اپنے نفس یعنی ذات کو نصیحت کرتا ہوں اس کے بعد آپ کو یہی صورت یہاں بھی سمجھ لی جاتے۔ ندع الفستا ہم اپنے نفوس کو بلاستے ہیں تم بھی بلا۔

**چوتھا جواب** یہ کہ یہاں بلانا نہیں بلکہ آنا مراد ہے جیسے کہ جلتے تم بھی آؤ ہم بھی آتے ہیں، علامہ قرطبی تے اپنی تفسیر میں ندع کے معنی نحضر تکھی ہیں وہ فرماتے ہیں ندع بمعنی نحضر الفستا۔ دوسرا جگہ نفس کو خطاب میں شامل کیا ہے دعوت نفسی الی کذا اور نفس یعنی قریب بھی ہے،

طلب یہ ہو گا ہم ایک دوسرے کے آمنے سا منے یعنی رو برو ہو کر دعا کریں (تفسیر قرطبی نے آتے ہیں مبالغہ)

علامہ بیضاوی کی تحقیق کوہ فرماتے ہیں (ندع ابنا، نا و ابند حکم) ای یہ دع

کل منا و منکم نفسہ و اعزہ اہلہ والصقہم بقلیہ الی امباہلہ تغیرہ بیان و ایڈ

ہم میں سے ہر ایک اپنے آپ کو اور عزیز رشتہ داروں کو بلا لائے اور دل سے ان کو مبایلہ میں شرکی کرے، انہوں نے ایسا بیان کیا جس سے اشکال خود بخود رفع ہو گیا۔ سوال ذکر نہیں کیا۔ اس مقام پر رافضی مفسرین نے تمام ضبط توطیہ اور وہ تفسیریں کی کہ اہل علم حیران رہتے اس سلسلے میں نفسی کی تغیرہ ملاحظہ ہو جو بے نقط مشہور ہے اور اصلی نام سوال مطلع الایام سے

**نفسی کی یادو گوئی** ابنا انا: اراد ولدا اسد اللہ الحکار: نساؤنا: اراد ولدہ

الردد عرس اسد اللہ و اہلہ الفستا، اراد ولد عمه اسد اللہ ترجمہ یہ ہو ابنا انا سے حضرت علیؑ کے بیٹے حسن و حسین رہ نساؤنا سے حضرت فاطمہ علیہ السلام اور اس کے اہل الفستا سے علی جوان کے چاکاڑ کا ہے مراد ہے۔

اس تفسیر پر اہل علم حیرت زدہ نہ ہونے لگے۔ کہ جو فرشتوں کو بھی خبر نہیں وہ نفسی لکھ رہا ہے، یہی حال علامہ زمخشیری کا ہے۔

**زمخشیری کی منطق** رفیہ دلیل لاشئ اقوی منه علی فضل اصحاب الکتاب

عیلہم السلام تفسیر کشاف ص ۲۳۷

اصحاب کسار کی فضیلت میں اس سے قوی دلیل اور کوئی نہیں مہکتی۔ میں اشارہ اللہ اس قوت کا زور روایت کسار کی بحث میں توطیہ کا

**خلاصہ** (۱) یہ ہے کہ ندع کے لفظ کا غلط مفہوم یہک الفستا پر اعراض کیا گیا

ہے (۲) الفاظ میں عموم تھا اراد مسلمانوں کی جماعت عقی خواہ وہ اعزہ و اقارب ہوں یا نہ ہوں، تغیر خازن میں سے قلیل علی العلوم الجماعتہ اہل الدین بطور عموم سب مسلمان مراد ہیں جن کو خاص کیا گیا اور پھر اخصل خصوص کے طور پر حضرت علیؑ حضرت فاطمہؓ اور حضرات حسینؑ کو مراد کیا گیا پھر مقام حیرت ہے کہ حضورؐ

قال اماما مذكورة ثلاثة قال هرث له رسول الله صلى الله عليه وسلم  
يقول له وقد خلفه في بعض مغازييه فقال له على يا رسول الله خلقتني مع  
النساء والصبيان فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم اما ترضى ان تكون  
متى بمنزلة هارون من مرتبي الا انه لا تبُوئ بعدي وسمعته يقل  
يوم خير لا عظيم التالية رجلا يحب الله ورسوله ويحب الله و  
رسوله قال فتطاولناها فقال ادعوا لي عليا فاقر به امر نبص  
في عينيه ودفع الراية اليه ففتح الله عليه - ولما نزلت هذه الاية  
ندع ابناءنا ابناءكم دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم عليا وفاطمة  
وحسنا وحسينا فقال اللهم هنئ لا اهلى دسلم باب فضائل علي بن ابي طالب ج ٢ ص ٢٧٦  
ثمير (٢) اس سید کی دوسری روایت ملاحظہ ہو

حدثنا العباس بن بشير و محمد بن عبد الله بن نمير اللفظ لا يبالي بمقلا  
حدثنا محمد بن بشير عن زكريا عن مصعب بن شيبة عن صفية بنت  
شيبة قالت قالت عائشة خرج النبي صلى الله عليه وسلم غداة وعليه  
مرض مرئي من شعر اسود نجاء الحسن بن علي فادخله ثم جاء الحسين فدخل  
معه ثم جاءت فاطمة فادخلها ثم جاء على فادخله ثم قال اما يزيد الله ليذهب  
عنكم الرجس اهلى البيت فيطهر ثم تطهير (مسلم حدثت ٢٨٢ بفتح حنين)  
ترتيل وارثة حجر ملاحظة هرر

ہم سے قیتبہ بن سعید اور محمد بن عباد نے حدیث بیان کی دونوں کے الفاظ قریب قریب تھے انہوں نے کہا ہم سے حاتم بن اسماعیل نے حدیث روایت کی اس نے بکیر بن سعید سے اس نے عاصم بن سعد بن ابی وقاص سے اس نے اپنے باپ سے روایت کی۔ عاصم بن سعد بن ابی وقاص نے کہا معاویہ بن ابی

کا فرزند ارجمند حضرت ابراہیم زندہ موجود ہے ہے آپ نے اس کو نہیں کیا  
 نہیں کیا) اور نہ اپنی بیویوں کو ساختھی لیا۔ یہ صرف اس گروہ کی کارستانی سے جنہوں نے  
 اسلام میں ترقی کرنے کا بیڑہ اٹھا رکھا ہے امت مسلمہ پر وہ آفیں ان کے ہاتھوں  
 آئیں الامان والحفیظ، ایک بغداد کی تباہی سب پر غالب ہے۔ قرامطیوں نے  
 کیا کیا یہ دروناک داستان سے اللہ کریم مسلمانوں پر رحم فرمادیں،  
 اب بھی ۲۹ روزو ۱۹ نومبر ۱۹۷۸ ص مطابق ۲۰ نومبر ۱۹۷۸ کو جن لوگوں نے مسجد المحرام پر  
 سلح چلکیا اور جماعت کرام کو یہ غمال بنا یا خانہ کعبہ میں کشت و خون ہوا، دنیا بھر کی مسلمانوں  
 کے دل زخمی ہوئے یہ بھی اسی گروہ کے افراد کا شاخص نہ ہے، کئی دنوں سے خانہ  
 کعبہ میں طواف نہیں ہے سکا حکومت سعودی نے قابو پالیے ہے اور خود ساختہ مددی  
 اور اس کے رفقاء کو پکڑ لیا ہے اللہ کریم اپنے گھر کی خود حفاظت فرمائیں تاکہ کسی کو  
 یہ حراثت نہ ہو سکے لے

اب میں وہ روایات پیش کرتا ہوں جن سے حق کو چھپایا اور باطل کو چھپیلا یا  
گیا۔ اہل بیت کے اولین مصدقہ کو گھر دل سے ہی نکال دیا اور دوسرے حضرات  
کو اس مقام پر لاکھڑا کی اور اتنی تشریکی کئی کہ وہ جھوٹی روایات جزو ایمان بن گئیں  
حالانکہ ضعیف روایت تو بھی یہ مقام حاصل نہیں جو وضعی کو دیا گیا اس کا تجویز نہ کیا  
مسلمان اس روایت میں ایسے بھئے گئے کہ انکو اس خسارے کا بھی احساس نہ رہا  
اس سلسلے کی پہلی روایت یہ ہے۔ اس روایت کا صرف آخری حصہ اس  
واقعہ سے متعلق ہے اسی مناسبت سے لایا ہوں ورنہ ضرورت نہ تھی  
پہلی روایت حد شناقیۃ بن سعید و محمد بن عباد و تقدیر باب فی اللفظ الفالاد  
حاتم و هنوبن اسماعیل عن بکیر بن مسمار عن عامر بن سعد بن ابی وقار عن  
ابیه قال امر معاویہ بن ابی سفیان سعد افقال ما منعک ان تسبیل التواب  
لہ حضرت ابراہیم کی پیدائش جاری اللائق ۹ ہجری میں اور وفات وہ شوال سنہ ہجری میں ہوئی امتحانہ ماہ کی عمر تھی  
جیسا سبقتہ راجح محمد بن علی صاحب

سفیان نے سعد بن ابی و قاصی کو کہا کہ تمجھے کوئی جیزیرانع میں کہ ابوتراب (حضرت علیؑ) کو گالی نہیں دیتا تو سعد نے جواب دیا کہ جو کچھ تو نے ذکر کیا ہے اس کی تین وجوہات ہیں (اس لئے میں اُسے گالی نہیں دیتا) جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے علی کی شان میں کہی ہیں۔

اول یہ کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے علی کو بعض مغاربی میں ایسے گھر کا خلیفہ بنایا تو علی نے کہا یا رسول اللہ آپ نے مجھے عورتوں اور بچوں کے سامنے سمجھے چھوڑ دیا (جیکہ دوسرے لوگ جہاد میں شرکت کر رہے ہیں) تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے علی کو جواب دیا کیا تو اس پر راضی نہیں ہے کہ تیرا مرتبہ میرے ساتھ ایسا ہو جیسا مارون کو موسیٰ سے تھا مارون فرق اتنا ہے کہ میرے بعد نبوت ختم ہے۔

اور دوسری بات جو میں نے حضور علیہ السلام سے سنی وہ خیرکے دن آپ کا ارشاد کہ میں اس کو جھنڈا دوں لگا جو اللہ اور اس کے رسول سے محبت کرتا ہے اور اللہ اور اس کا رسول اس سے محبت رکھتے ہیں ہم اس انتظار میں تھے کہ آپ نے فرمایا علی کو میرے پاس بلاو وہ آپ کے پاس لائے کئے درانجہ یک ان کی آنکھیں دکھتی تھیں۔ حضور علیہ السلام نے ان کی آنکھوں کو اپنا لعاب میاک لگایا (تو ورنہ ہو گیں) اور اس کے ماتھے جھنڈا دے دیا اللہ تعالیٰ نے اس کے ماتھوں فتح دی۔

اور تیسرا وجہ یہ ہے کہ جب یہ آیت نازل ہوئی جس میں ہم اپنے بیٹوں کو لاتے ہیں تم صحی لاو تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے علیؑ فاطمہ حسنؑ اور حسینؑ کو بلا یا چھر کہا اے اللہ یہ میرے اہل ہیں۔

تیرجگھر روایت دوںم ابو بکر بن ابی شیبہ اور محمد بن عبد اللہ بن نیر نے ہم سے

حدیث بیان کی۔ ان سے محمد بن بشر نے اس سے ذکر کیا نے اس سے مصعب بن شیبہ اس سے صفیہ بنت شیبہ نے روایت کی۔ کہا کہ حضرت عائشہؓ نے ہا فرمایا صحیح کے وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم باہر نکلے درانجہ یکہ آپ پر سیاہ دلگ کی گرم چادر صحیح جس پر غیر جاندار اشیاء کی تصویریں بنی ہوئی تھیں۔ لئے میں حسن بن علی آئے تو آپ نے اسکو (چادر میں) داخل کر دیا پھر ہم آئے وہ اس کے سامنہ داخل ہوئے پھر فاطمہ آئیں تو ان کو بھی داخل کر دیا پھر علی آئے تو ان کو داخل کر دیا پھر فرمایا اے اہل بیت اللہ تعالیٰ تو صرف یہ چاہتا ہے کہ تم سے ناپاکی کو دور کر دے اور اچھی طرح پاک صاف کر دے، یہاں تک تو ترجیح تھا اب ان کی تشریع اور واقع کی اصل حقیقت بیان کرتا ہوں اور جو نقاوں ان میں پائے جاتے ہیں ان کی وضاحت کیتے دیتا ہوں تاکہ دو دھن کا دو دھن اور پاکی کا پاکی رہ جاتے۔

پہلے اس داقعہ کو فہمیں میں رکھا جائے جس کو تفضیل سے بیان کر دیا ہے کہ اہل نجراں ستر سے سے مبایلے کو تیار ہی نہیں ہوتے پھر حضور علیہ السلام کو یکاڑی تھی کہ مقابلے کے لئے نکلتے۔ آپ سراپا رحمت کب برا داشت تھر تے تھر کہ ان کی بد دعا سے۔ اہل کتاب ملاک ہو جاتیں انہوں نے تو اہل طائف کے لئے بد دعا نہ کی وہ ان کے لئے نکلوں کرتے۔

دوسرے یہ کہ ان روایات کو صحیح مان لینے سے حضور علیہ السلام پر کئی اعتراض وارد ہوتے ہیں۔

ایک وہ جوا پر گذرا۔ دوسرے یہ کہ آپ معاذ اللہ جلد باز تھے اور عقل سے کام نہ لیا کہ جب خالق صلح کے لئے درخواستیں کر رہے ہیں اور یہ بلا مقصد بچوں کو لے کر میدان میں نکل آتے۔ یہ آپ کے خلق غلطیم کے

سخت منانی ہے اور آپ کی عمل و دلنش پر بھی حرف آئے گا حالانکہ آپ تمام  
مخلوق سے زیادہ عقیل و فہیم تھے، یہ الزام بھی وارد ہوا کہ آپ نے آت کے کسی جزو پر بھی عمل  
تیرے۔ یہ الزام بھی وارد ہوا کہ آپ نے آت کے کسی جزو پر بھی عمل  
نہیں کیا جسکے ہم مسلمان دعویٰ کرتے ہیں کہ آپ کی زندگی قرآن کی تفسیر تھی اور  
ام المؤمنین صدیقہ رضو کا ارشاد کان خلقہ القرآن اس پر شاہد ہے،  
تیسری صورت کی مزید تفصیل ملاحظہ ہو کیونکہ یہ صورت زیادہ سنتی ہے،  
کہ رسول کا قرآن پر عمل نہ تھا۔ سعادت اللہ۔

علمائے ملائحت کا اصول [۱] علماء کا اس پر اتفاق ہے کہ ہر لفظ اپنے  
مدول پر حقیقت یا مجاز ادلالت کرتا ہے (۱) جب حقیقت متعذر ہو تو مجاز ادا دیا  
جائیگا اور نہ حقیقت ہی متعین ہوگی (۲) ایک ہی وقت میں ایک ہی ذات پر حقیقت  
اور مجاز دونوں کا اطلاق ہرگز نہیں ہوگا مثلاً اصول الشاشی میں تصریح ہے  
کہ اگر حریق کافر مسلموں سے ان الفاظ میں پناہ مانگیں امن نا اعلیٰ ایمانا  
فلاید خل معهم ابناه الا بناؤ۔

کہ ہمیں ہمارے بیٹوں سمیت پناہ اور امن دیا جائے تو اس میں ان  
کے پوتے وغیرہ شامل نہیں ہوں گے اس لئے کہ وہ حقیقی ہی ٹھیک ہے اگر  
وہ شامل کر لئے جائیں تو لازم آتے گا ایک ہی ذات پر حقیقت اور  
مجاز کا اطلاق کیا گیا ہے جو جائز نہیں۔

حقیقت متعذرہ کی مثال [۲] ایسے ہے جیسا کہ عرف عام میں ہم بولتے ہیں میں نے  
کوئی شیشے کی بنی ہوئی بوتل فی ہر مکرہ ناممکن ہے اس لئے جائز ہی مراد ہجھا  
اور وہ مشروب ہے جو بوتل کے اندر بند ہے۔ یہ ہر زبان میں جاری و

ساری ہے،

اس تفصیل کے بعد آئے دیکھیں کہ آیت ذکورہ میں حقیقت پر عمل متعذر  
تھا جب ہم غور کرتے ہیں تو اس توجیہ پر سختی میں کہ حقیقت پر عمل کرنا طغیا شور  
نہ تھا۔ کوئی کادٹ اور کوئی نافع شرعی یا قبیعی حاصل نہ تھا۔ تو پھر حضور علیہ السلام  
نے آیت پر عمل کیوں نہ فرمایا اس روایت کی رو سے حضور علیہ السلام آپ کے  
کسی حصے پر بھی عمل کرتے دکھانی تھیں دیتے۔

عربی لغت سے احراف [۳] صورت تسلیم عربی لغت کا بھی کھاٹ نہیں کیا بلکہ  
اس کے خلاف عمل کیا گیا کس قدر زیادتی سے کہ بن  
کی جگہ نواسے اور وہ بھی مخصوص جو بھی زاد بھی بیٹے نہیں، نسائی کی جگہ بیٹی  
حالانکہ لغت عرب میں بیٹی کے لئے بنت وغیرہ الفاظ میں اور یہ بیویوں کے لئے  
مخصوص کوئی بے حضور علیہ السلام کی نواز و لاج سطہ رات اس وقت گھر میں موجود شخص  
ان کو ساتھ نہ لیا اور پھر حضور علیہ السلام لوگوں سے شیادہ غیرت اور حیا والے تھے انہیں  
بلا ضرورت بیٹی کو باہر لانا لوگا کیسے کیا۔

آیت کا تیسرا حز و انسنا ہے یہاں حضرت علیہ کو زبردستی داخل کر دیا گیا  
وہ نفس محمد ہو گئے۔ ایسا اتحاد ہوا کہ وہ جسم اور ایک جان ہو گئے اگر اس  
مفرد پر کوئی جان لیا جائے تو جس وقت حضور علیہ السلام کی رحلت ہوئی حضرت علیہ  
کیوں فوت نہ ہوتے جبکہ مقول ان کے نفس محدث ہے اور یہ بعد میں شہید  
نہ دتے گئے۔ جبکہ نفس محمد کو اللہ تعالیٰ نے لوگوں سے بچانے کی ضمانت  
دے رکھی تھی واللہ یعصی مِنَ النَّاسِ اگر حضرت علی نفس محمد ہوتے تو  
تو شہید ہوتے پھر خدا کی قدرت دیکھئے بعد الوفات بھی مدفن ایک جگہ  
نضیب نہ ہو سکا اللہ تعالیٰ نے اتحاد کے مفرد پر کوئی صورت بھی ثابت  
نہ اگرچہ عام عورت کے لئے بھی بولا جاتا ہے مگر بیٹی کے لئے ہرگز نہیں۔

نہیں ہوئے دیا بلکہ غیریت پر دلالت کر دی اگر یہ ممکن ہوتا تو حضرت ابو یکبر خدا کے زیادہ حق دار تھے عمر بھی ایک اور مدفن بھی اور بھی کئی منابع میں تھیں، اس تفصیل سے یہ خوب روشن ہو گیا کہ مقبول مخالفین حضور علیہ السلام آست کے کسی حضرت پر بھی عمل نہ کر سکے معاذ اللہ اور یہ شان اور منصب نبوت کے شان اپنے پر فرشت نہیں ہے کہ حسین طرح ہارون علیہ السلام حضرت موسیٰ علیہ السلام کی نہیں منافی ہے کہ بھی خود احکام شرعی پر عمل نہ کرے، اب میں روایات مذکورہ بالا پر بحث کرتا ہوں جو روایت اور روایت کے اصولوں پر مبنی ہو گی۔

**پہلی روایت پر بحث** اس روایت کا پہلا حصہ ہی محل نظر ہے کہ حضرت علیہ السلام کی دعویٰ کی عیار موجود ہے جن کو احیلہ اس کے نقف سے ناد کیا جاتا ہے وہ ایک جلیل القدر صحابی مبشر میں ان کے خلیفہ سے جب وہ طور سے تورات لے کر والپس آتے باجتنبہ فارح اکیران کو کہتے ہیں کہ تم علی خدا کو تکایاں نہیں دیتے، دوسری خرابی یہ ہے کہ اس جملے سے پتہ چلتا ہے کہ صحابہ حضرت علی خدا کو گالیں دیتے تھے اسی لئے تو حضرت معاویہ رضی تعبیہ سے حضرت سعد رضے دریافت فرمائے ہیں۔ اگر لفظ است کا ترجمہ براہی بیان کرنا بھی لیا جائے تو بھی ان جلیل القدر مسٹریوں کی شان کے خلاف ہے وہ توازن روئے قرآن اخلاق عالیہ کا نمونہ تھے ان کو اپنے جیسا قیاس نہ کیا جاتے۔

روایت کے دوسرے حصے میں بھی کئی باقی تابع غور ہیں

(۱) خلفتی بعض مغاریب اس میں لفظ بعض آیا ہے جسکے یہ واقعہ غزوہ تبوک کا ہے جو بہت شہر ہے یہ نوہ بھری رجب میں پیش آیا تھا اور یہ حضرت علیہ السلام کی خلیفۃ بعد موسیٰ بل تعریف نوحیۃ موسیٰ و قیل وفات موسیٰ عوام بعین سنتہ شرح مسلم ص ۲۸۷ ج ۲ جو روایت کی صحت پر اثر انداز ہو سکتا ہے۔

(۲) دوسری خرابی یہ ہے کہ حضرت علی خدا کو حضور علیہ السلام کا یہ ارشاد مطلب یہ ہے کہ ہارون علیہ السلام کی صحت پر بھی اسے چالیں قبل

فاما دینیہ میں واقع نہیں ہوا بلکہ کئی منزل باہر ہوا جب منافقوں نے حضرت علیہ السلام کو طعنہ داکر تم کو نکلا سمجھ کر عورتوں میں چھوڑ دیا گیا ہے اس پر کہ متعل ہو گئے اور زیادہ حق دار تھے عمر بھی ایک اور مدفن بھی اور بھی کئی منابع میں تھیں، اس تفصیل سے یہ خوب روشن ہو گیا کہ مقبول مخالفین حضور علیہ السلام آست کے کسی حضرت پر بھی عمل نہ کر سکے معاذ اللہ اور یہ شان اور منصب نبوت کے شان اپنے پر فرشت نہیں ہے کہ حسین طرح ہارون علیہ السلام حضرت موسیٰ علیہ السلام کی نہیں منافی ہے کہ بھی خود اسی طرح تو میرا نا سب ہے ماں غیر موجود گی میں ان کے نا سب تھے اسی طرح تو میرا نا سب ہے فرق یہ ہے کہ وہ بنی سنتھے اور تو بنی نہیں کیونکہ میرے بعد نبوت ختم کے اصولوں پر مبنی ہو گی۔

کر دی گئی ہے، اس روایت سے خلافت بلا فصل پر استدلال کرنا پہلی روایت پر بحث اس کے نقف سے ناد کیا جاتا ہے وہ ایک جلیل القدر صحابی مبشر میں ان کے خلیفہ سے جب وہ طور سے تورات لے کر والپس آتے باجتنبہ فارح اکیران کو کہتے ہیں کہ تم علی خدا کو تکایاں نہیں دیتے، دوسری خرابی یہ ہے کہ اس جملے سے پتہ چلتا ہے کہ صحابہ حضرت علی خدا کو گالیں دیتے تھے اسی لئے تو حضرت معاویہ رضی تعبیہ سے حضرت سعد رضے دریافت فرمائے ہیں۔ اگر لفظ است کا ترجمہ براہی بیان کرنا بھی لیا جائے تو بھی ان جلیل القدر مسٹریوں کی شان کے خلاف ہے وہ توازن روئے قرآن اخلاق عالیہ کا نمونہ تھے ان کو اپنے جیسا قیاس نہ کیا جاتے۔

بب شیبہ بہ ہی خلیفہ نہ بننا تو مشبہ کیسے بن گیا۔

امام نووی شارح مسلم فرماتے ہیں: اسماقال هذانعلی حین استخلفه المدینۃ فی عزیۃ تبیح و یقین تیہدا ان ہارون المشتبہ به دم کن خلیفۃ بعد موسیٰ بل تعریف نوحیۃ موسیٰ و قیل وفات موسیٰ عوام بعین سنتہ شرح مسلم ص ۲۸۷ ج ۲

وقات پا گئے جب وہ خلیفہ ہی نہ ہوئے تو مشیہ (یعنی حضرت علیؓ) خلافت پر استدلال کیا اور یہ کہ علیؓ اللہ تعالیٰ اور رسولؐ کو بہت پیارا تھا یہی خلیفہ ہوئے امام صاحب نے اس مقام پر بہت کچھ لکھا ہے یہاں سے کوہی خلیفہ بننا چاہیے تھا۔ روایت کا تیسرا حصہ خیر کے دن حضور علیہ السلام نے فرزایا آج میں اکرمؐ حضور ان حضرات کو اہل بیت رسولؐ میں داخل کر کے دوسرے صحابہؓ کو جھنڈا دوںکا جو اللہ اور اس کے رسولؐ کو دوست رکھتا ہے اور وہ اسکے پر تفوق دکھانا۔

دوست رکھتے ہیں۔ اس میں یہ دکھایا گیا ہے کہ معاذ اللہ دوسرے صحابہؓ ان لوگوں نے حضرت علیؓ کو بتری دلانے کے لئے فرضی قصہ بھی ایسے دیتھے یہ صراحتہ ان کی تقدیس ہے جبکہ اللہ اور اس کے رسولؐ کی محبت بہت وضع کئے ایک خیر کی فتح کوہی لے لیجئے کیا کچھ نہیں کیا گیا، جزو ایمان ہے اس کے بغیر کوئی مؤمن ہوئی نہیں سکتا۔ پھر حضرت علیؓ مرحباً کا قاتل حضرت محمد بن مسلمؓ نے مکروہ مان جھی حضرت علیؓ مخصوص کرنا کسی خاص وجہ سے ہی تو ہے اور وہ اہل علم پر نظر ہوا اور عیاں ہو کر نظر کیا ہے، سیرت ابن ہشام نے صاف لکھا ہے کہ محمد بن مسلمؓ حبہ کرام کا ایمان ہی خطرے میں پڑھاتا ہے اگرچہ تاویل ممکن ہے۔ تھے مرحباً کو قتل کیا۔ طبری نے جھی لکھا ہے مگر اس نے بات واضح نہیں روایت کا چوتھا حصہ اس میں یہ اعتراض لازم آتا ہے۔ اگر وہ واعظ حضرت علیؓ اور محمد دونوں کوہی لکھ دیا۔ لیکن ابن ہشام لکھتا ہے اہل بیت تھے تو یہ کہنے کی ضرورت ہی کیا تھی اور پھر یہ جملہ معتبر ہے سانچہ محدث مسلم بن مسیحؓ قتلہ سیرت ابن ہشام ص ۲۳۳ و ص ۲۳۴ ج ۲ کلام سے اس کا کوئی ربط نہیں وہ آئے مبنایے کے لئے اور حضور فرماتے محمد بن مسلمؓ نے اس پر وار کیا یہاں تک کہ قتل کر دیا یہ لساچورڑا میں یا اللہ یہی لوگ میرے اہل بیت ہیں اللہ چاہتا ہے ان کو پاک کر افقر ہے میں نے مختصرًا بیان کیا ہے کیونکہ یہاں یہ واقعات بیان کرنا مقصود یہ سب کلام ہی بے ربط اور غیر متعلق ہے حضورؐ انصح الناس تھے ان کا میں۔

کہنا بعید از قیاس ہے اور پھر یہ گذر چکا ہے کہ واقعہ رونما ہی نہیں ہوا کیا۔ اب میں اس روایت کے روایوں پر جرح کرتا ہوں جس سے پتہ چل اہل نجراں مبنایے کو تیار ہی نہیں ہوتے تھے لہذا یہ روایت بیان کرنے والے کے کہ اس طبقے میں اہل فن کون اور کیسے کیسے لوگ تھے، مسلم کی روایت نہیں جیزروں کو مد نظر رکھا۔ (۱) حضرت معاویہؓ کی بداخلی کا اطمینانیں پر جرح کی گئی ہے اس لئے اس پر جرح صندوری تھی، روایہ پر واضعین لی غرض و غایبت اس وقت جو صحابہ کرام تھے ان کے کردار پر بہم اداغ لگانا۔ روح سے پہلے امام نووی کا نوٹ پیش کرتا ہوں یہ اس مقام کے مناسب وہ بھی گایاں دیا کرتے تھے۔

رسوی حضرت علیؓ کی باقی صحابہ پر بتری دکھانا مقصود تھا جس روایت مذکورہ پر امام نووی کا نوٹ قال القاضی هذا الحديث متا

کے لوگوں کے علاوہ ہیں وہ ان کے سلک پر نہیں چلتے۔  
 اس نوٹ میں اتنی وضاحت کر دی کہ مزید کفر درت نہیں رہی اور یہ بھی طاہر  
 یا ایک جو لوگ ان غلalte کے سلک پر نہیں چھکان کے لئے نہیں ہو گا  
 ان عبارات سے کسی کی دل آزاری ہرگز مقصود نہیں نہ کسی خاص گردہ کو  
 نشانہ بنانا ہے بلکہ یہ محض اظہار حقیقت اور مسلمانوں کا حفظ کرنے تک  
 ہ اس گمراہی سے محفوظ رہیں گے اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے امت مسلم  
 کو ہر طرح سے محفوظ و مامون فرمائیں۔

رواۃ پرجراح، قتیبیہ بن حمید بن جبیل یقان اسمہ یحییٰ و قیل علی ثقة  
 ت من العاشرة تعریف الشہذیب ابن جرج عقدانی ص ۲۸۷  
 قتیبیہ کا نام یحییٰ اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ علی مقہا۔ یہ ثقہ ہے اور راویوں کے  
 دسویں طبقے سے ہے۔

ابن جرج عقدانی رحمہ اللہ تہذیب التہذیب میں یوں لکھتے ہیں۔ قال ابن معین  
 بواحاتم والنسائی ثقة زاد النساءی صدور و قال الحاکم قتیبیہ ثقة مامون  
 لحادیث الذی رواه عن الیث عزیزیہ بن الجیب عن ابی الطفیل عن معاذ  
 جبیل فی الجمیع بییں الصنوف تین موضوع تہذیب التہذیب ص ۲۷۳ ج ۸

ابن معین اور ابو حاتم اور نسائی نے شفہ کہا ہے البتہ نسائی نے لفظ  
 درویز زیادہ بیان کیا ہے معنی سچا ہے اور حاکم نے بھی شفہ اور مامون کہا  
 ہے اور جو حدیث اس نے مذکورہ راویوں میں لیتھ۔ مزید وغیرہ ہے  
 وایت کی ہے جو دونوں نہمازوں کو ایک وقت میں پڑھنے کو جائز رکھنے کے  
 رے میں ہے وہ موضوع ہے یہ باوجود شفہ ہونے کے روایت مذکور  
 ہو موضوع ہے اس کو روایت کر کیا یہ اس کی کمزوری بتائی ہے۔  
 لہ اور یہ ایک سلسلہ اسرائیل ہے جو کسی مسلم کو کافر کہے اور وہ کافر نہ ہو تو وہ کفر اس کے  
 لئے اور اسی قریبہ اور اسی میں نا بود کہ دیں گے اسی پر روشناتہ ہے اور اس طرح لفظ کا

تعلقت بہ الرافض و الامامیہ و سائر فرق الشیعہ فی ان الخلاف  
 کانت حفظا علی وانہ وصی لہ بھا قالم اختلف هؤلا، فتفسیت  
 الرافض سائر الصحاابة فی تقدیمهم غیرہ و زاد بعضهم فتفسیت علی  
 لافہ میقہ فی طلب حقہ بن عهم هؤلا، اسغف مذہب او افسد عقدا  
 من ان بید قولهم او بیناظر و قال القاضی لاشک فی حفظ مذاقان هذان  
 لان من حفرا امۃ کلها والصدر الاول فقد ابطل نقل الشریعہ و هدم الامۃ  
 و امام زاده هؤلا، الغلۃ فانهم لا يصلحون هذان الملاعک شرح مسلم ص ۲۷۳  
 امام نووی کہتے ہیں قاضی نے کہا ہے یہ وہ حدیث ہے جس سے  
 رافضی اور امامیہ اور تمام فرق شیعہ حضرت علی رضا کی خلافت پر استدلال  
 کرتے ہیں۔ کہتے ہیں یہ علی خبر کا حق تھا کیونکہ اس کے لئے رسول اللہ  
 صلی اللہ علیہ وسلم نے وصیت فرمائی تھی۔ پھر قاضی نے تمام صحابہ کو کافر کیا اس  
 میں اختلاف رہتے ہو گئے چنانچہ رافضیوں نے تمام صحابہ کو کافر کیا اس  
 بنابر کہ انہوں نے علی کی بجائے دوسروں کو خلافت کے لئے آگے  
 بڑھایا اور بعض رافضی یہاں تک آگے بڑھے کہ حضرت علی کو بھی کافر کہیے  
 مگر اس لئے کہ مقبول ان کے وہ اپنا حق لینے کیلئے کیوں تیار نہ ہوئے اور کہ  
 نہ کی۔ یہ لوگ مذہبی طور پر سب سے زیادہ کم عقل رذیل اور ان کی عقل سب  
 سے زیادہ فاسد ہے۔ ان کے اقوال بالظہ کا جواب دینا یا ان سے مناظرہ کر  
 فضول ہے اور قاضی نے مزید کہا جو شخص یہ مذکورہ عقیدہ رکھتا ہو اس کے  
 کفر میں کوئی شک و شبیہ نہیں اس لئے کہ جو پوری امت الشہول صحابہ کی  
 اور پہلی صدی کے مسلمانوں کو کافر کہتا ہے اس نے میقہ شریعت کے  
 کو باطل قرار دیا اور اسلام کی بنیادیں نا بود کہ دیں گے اسی پر روشناتہ ہے اور اس طرح لفظ کا

محمد بن عقباً و ثقہ ہے، (تہذیب التہذیب جلد ۹ ص ۲۲۳ طبع بیروت)  
حاتم بن سمعیل ثقہ ہے۔ امام نسائی نے ضعیف لکھا ہے قال النساخ  
بکیر بن مسما ر قال البخاری فیہ نظر و قال العجلی ثقة و قال النساخ بیس  
بہ باس و قال الحاکم استشهادہ مسلم فی موضعین و قال ابن جان  
فی الثقات۔ ولیس هذا بکیر بن مسما ر الذی یروی عن النہری ذاک  
ضعیف تہذیب التہذیب مکا ۲۹ ج ۴

ام بخاری نے کہا ہے اس کا معاملہ محل نظر ہے (یعنی اس کا ثقہ ہونا  
مشکوک ہے) عجلی نے شفہ بتایا اور امام نسائی نے کہا اس میں کوئی حرج نہیں  
اور حاکم نے کہا ہے امام مسلم نے صرف دو جگہ اس سے استشهاد کیا ہے  
اور ابن جان نے شفہ بتایا ہے اور یہ بات یاد ہے کہ یہ بکیر بن مسما و فہیر  
جس نے زہری سے روایت کی ہے بے شک وہ ضعیف ہے۔

عاصم بن سعد بن ابی قاص اور کان ثقة کثیر الحديث ذکر ابن جان فی الثقات  
تہذیب التہذیب مکا ۲۹ ج ۵

رواہ حدیث کس ریچرچ [ابو بکر بن شیبہ]۔ بہت کو شش کی اس کے  
حالات نہیں مل سکے۔ بعد میں بھی اگر اس کے حالات مل گئے تو آئندہ ادیشن  
میں لکھ دیئے جائیں گے الشاء اللہ تعالیٰ۔

یہ کوئی کارہ نہیں والا ہے سب نے شفہ لکھا ہے  
محمد بن عبد اللہ بن فہیر قال ابن الجنید مارأیت بالحکوفة مثل ابن فہیر و  
کان رجلاً نبیلاً قد جمع العلم والفهم والسنۃ والرذہد وکان فقیراً و قال  
احمد بن سنان مارأیت من الحکوفین من احادیثهم افضل منه و قال

ابن عدی سمعت الحسن بن سفیان یقول ابن فہیر بیحانۃ  
العراق و احد الاعلام و قال سمعت ابا یعلو یقول حدیث محمد  
ابن فہیر یملأ الصدی و المخز تہذیب التہذیب ص ۲۸۳ جلد ۹  
بکیر بن جنید نے کہا میں نے کوفہ میں ابن فہیر کی مثل کوئی ادمی نہیں دیکھا  
بہت تیز فہریں والامتحا اس نے علم اور فہم اور سنت اور زید کو جمع کر لیا تھا  
(یہ سب خوبیاں اس میں پائی جاتی تھیں) اور فقیر ادمی تھا۔ احمد بن سنان کہتے  
ہیں کوفیوں میں اس کے ہم عمروں میں اس سے افضل میں نے کسی کو نہیں  
دیکھا۔ ابن عدی نے حسن بن سفیان کا قول نقل کیا ہے کہ وہ بہت شفہ  
ابن فہیر عراق کی خوشبو ہے اور بڑے علماء میں سے ایک ہے اور نیز  
کہا کہ ابوالعلی سے میں نے سنا وہ بہت شفہ ایک نہیں کی حدیث دل و  
سینہ کو بھر دیتی ہے (مطلوب یہ ہے کہ وہ پر لحاظ سے قابل قبول ہوتی  
ہے جس سے دل کو اطمینان میسر آتا ہے۔ ابن فہیر سے امام بخاری نے  
بائیس ۱۲۳ اور امام مسلم نے پاچ سو تہرہ حادیث روایت کی ہیں (تہذیب التہذیب)  
محمد بن بشر العبدی یہ تین ہیں دادے کے نام کے بغیر فہری مشکل ہے  
دو تو فوٹی ہیں ۱۱۱ مشلاً محمد بن بشر بن بشیر اس کو ابن حبان نے شفہ کہا  
ہے اور نسائی نے اس سے صرف ایک حدیث روایت کی ہے  
ذکر ابن جان فی الثقات (تہذیب التہذیب ص ۲۹ جلد ۹)

(۲) محمد بن بشر بن الفراصہ بن المختار۔ یہ بھی شفہ ہے قال  
عثمان الداری عن ابن معین ثقة قال النساخ و ابن قانع ثقة  
تہذیب التہذیب ص ۲۸۳ جلد ۹  
(۳) محمد بن بشر العبدی۔ یہ مصعب بن شیبہ سے روایت کرتا

الجمعۃ۔ قال العواد بعد تخریجہ ضعیف و قال ابن عدی تکلموا فی حفظہ و قال الجلی ثقة تہذیب التہذیب ص ۱۶۲ جلد نمبر ۱۰ اثرم احمد کے حوالے سے کہتا ہے کہ منکر حدیثیں روایت کیا کرتا تھا اسحاق بن منصور نے یحییٰ بن معین سے روایت کی ہے کہ وہ اسے شرکتہ ہیں اور ابو حاتم نے کہا محدثین اس کی تعریف نہیں کرتے وہ اس لئے وہ قوی نہیں تھا۔ ابن سعد کہتے ہیں وہ بہت کم حدیثیں روایت کرتا تھا امامنسانی نے کہا وہ منکر الحدیث سے وہ اپنی ایک روایت میں کسی دوسری جگہ کہتا ہے۔ میں کہتا ہوں۔ دارقطنی نے کہا یہ قوی نہیں ہے وہ طلاق بن حبیب سے (وہی غسل والی روایت کرتا ہے جو اور پر مذکور ہوئی) ابو داؤد نے ضعیف کہا ہے۔ عجمی نے شرکتہ کہا ہے۔ علام ابن حجر عسقلانی نے اپنی دوسری کتاب تقریب التہذیب میں جو تہذیب کا خلاصہ ہے اس میں صعب بن شیبہ کا ذکر یوں فرماتے ہیں صعب بن شیبہ ابن حبیب بن شیبہ عن عثمان العبدی المعنی الحجی لیۃ الحدیث من الخامسة تقریب التہذیب ص ۱۶۰

یہ لین الحدیث یعنی بہت کمزور اور رواۃ کے پانچوں طبقے میں سے تھا۔

میزان الاعتدال میں امام احمد بن عثمان ذہبی یوں لکھتے ہیں صعب بن شیبہ الحجی المکی روى عن عمدة ابیه صفیة بنت شیبہ و عنہ ابن زرارة و ابن حبیب ص ۱۶۰ جلد نمبر ۳

یہ اپنے باپ کی چھوپی یعنی صفتیہ بنت شیبہ سے اور اس سے ابن زرارة اور ابن حبیب کو حجۃ میں ایک جزوی روایت کرتے تھے۔

ہے اور یہی وہ راوی ہے جو حدیث کسار میں آیا ہے۔ یہ ضعیف ہے اور یہ ایک جھوٹی روایت لگوں میں بیان کیا کرتا تھا کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ جنابت اور کچھنے لگوانے اور میت کو غسل دینے سے اور جمعہ کے دن غسل فرض ہے انه كان يأمر بالغسل من الجنابة والمحاجمة ومن غسل الميت ويوم الجمعة۔ اخر جہہ البر دائی ۳ میں قال مصعب ضعیف۔ (میزان الاعتدال ص ۱۶۰ جلد نمبر ۳)

اس روایت میں جنابت کے علاوہ بھی کسی غسل فرض بتاتے حالاً صرف جنابت کا غسل ہی فرض ہے۔ اس سے اس کا جھوٹا ہونا ظاہر زبان ہر راویت تو اس سے مگر یہ لکھ دیا کہ یہ ضعیف ہے۔

زکریا اس کے حادث کی کتاب سے نہیں ملتے۔ یہ سخت محبول الحکایہ راوی ہے شاولدیت کا ذکر ہے رجال کی بہت کتاب میں دیکھیں مگر یہ نام نہ ملا۔

صعب بن شیبہ ای منکر اور جھوٹی روایتیں بیان کیا کرتا تھا۔ کوئی کارہنسنے والا ہے اکثر محدثین نے اس کو منکر الحدیث اور ضعیف لکھا ہے قال الاشرم عن احمد روى احادیث مناکیں۔ و قال اسحاق بن منصور عن یحییٰ بن معین ثقة وقال ابو حاتم لا يحمدونه وليس بقویٰ وقال ابن سعد کان قلیل الحدیث وقال النسائی منکر الحدیث وقال في موضع آخر في حدیثه شیعی قلت وقال الدارقطنی ليس بالقویٰ و حرم عن طلاق بن حبیب عزابی الزبید عن عائشة عن النبي صلی اللہ علیہ و آله کاف یامر بالغسل من الجنابة والمحاجمة و عن غسل الميت ويوم الجمعة

اس کتاب میں صفیہ مصعب کے باپ کی چھوپی ٹھاہر کی ہے اور یہی درست ہے  
مگر صاحب تذہیب تہذیب الکمال فی اسماء الرجال نے تکھا ہے کہ مصعب  
بینی عبیدہ صفیہ سے روایت کرتا تھا۔ جده دادی اور نانی دونوں کے نے بولا  
جاتا ہے ملائکہ ہو۔ مصعب بن شیبہ بن جیہن بن شیبہ بن عثمان  
الجھی عزوجذتہ صفیہ و عنہ ابن جدیم و تقدہ ابن معین و قال النسای  
منکر الحدیث، اور اس کتاب کے حاشیہ پر ابو حاتم کی رائے لکھی ہے  
قال ابو حاتم لیس بقوی ص ۲۳ جلد نمبر ۳ از صفیہ الدین احمد بن عبد اللہ انحرافی

یعنی مصعب بن شیبہ اپنی دادی صفیہ سے روایت کیا کرتا تھا اور اس سے  
ابن جریح اور ابن معین نے مصعب کو ثقہ کہا ہے اور امام نسائی نے منکر الحدیث  
بتایا ہے، اس روایت میں صفیہ کو دادی لکھا ہے یہ صحیح نہیں کیونکہ یہ  
شفیب کی رٹ کی ہے اور شفیب مصعب کا پیر رادہ ہے (یعنی باپ اور پردادہ دونوں  
کے نام شفیب ہیں) تو یہ اس کے دادے کی ہیں اور باپ کی چھوپی ہے اس لئے دادی  
لکھنا درست نہیں صفیہ بنت شفیب یہ حدیث کا سکی پہلی راوی ہے  
جو امام مونین عالیشہ رضی اللہ عنہا سے روایت کرتی ہے، اس کے حالات بہت  
کتب میں تلاش کئی نہیں ملے مثلاً تذکرۃ الحفاظ امام ذہبی تاریخ بکیر امام بخاری  
میزان الاعتدال۔ خلاصہ تذہیب تہذیب الکمال فی اسماء الرجال، تہذیب التہذیب  
تقریب التہذیب، ابن حجر عسقلانی، کتاب الجرح والتعديل۔ محمد بن ادیں رازی  
ان سب کتابوں میں بہت تلاش کیا گکہ اس کا نام و لشان نہیں ملا صرف وہی  
دو کتابیں ہیں جنہیں اس کا نام اور ولدیت ملی ہے جو نکھ آیا ہوں، تفصیلی  
حالات کہیں نہیں ملے شقر و ضعیف کا پتہ کیسے چلے اس کی گنتی میں ہی تبارہ  
ہے کہ یہ ضعیف ہے کو ذکر کی رہنے والی ہے، حب مصعب روایت کے قابل  
ہوا ہو گا اس وقت یہ اول تو زندہ ہی نہ ہوگی یا سوگی تو بہت بورڈھی جو روایت  
تایلی ہی نہیں۔ مہتی اس عمر میں حواس اور خاص ک حافظ جواب دے جاتا ہے  
یہ تایلی اس کی امام مونین رقة سے ملا تھا۔ کہاں ہوئی کوئی چیز چھپی ٹھاہر

نہیں تو محضر الی مسٹور اکمال عورت سے روایت لینے کے کامیابی مچہ مصعب  
کا حال بھی آپ پڑھ چکے ہیں۔ جھوٹی حدیثیں روایت کیا کرتا تھا۔ باقی راوی  
بھی سواتے محمد بن عبداللہ بن نمیہ کے نقص سے خالی نہیں، پہلا راوی  
ابو بکر بن شیبہ ہے جس کے حالات کہیں نہیں ملے یہ مجہول احوال ہے  
اس کا کیا اعتبار پھر محمد بن بشر العبدی ہے جو مصعب سے جھوٹی  
حدیثیں روایت کرتا تھا جس کی مثال عسل والی روایت زندہ ثبوت ہے  
رما زکر یا اس کی ولدیت ہی معلوم نہیں کیا پتہ چلے یہ زکر یا کون ہے  
مسٹور احوال ہے البتہ میزان الاعتدال میں اس کی جھوٹی روایت میں زکر یا  
کا ذکر بھی کیا ہے۔

محمد بن بشر العبدی عزوجذتہ کی بیان ابی زائدہ عز مصعب بن  
شفیب، یہاں باپ کا نام نہیں اس کی کنیت بیان کی ہے، میں اتنی  
طویل بحث کے بعد اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ یہ روایت موضوع ہے۔ قرآن  
سے متصادم ہونے کے علاوہ روایت کے اعتبار سے بھی درست نہیں  
اور درایت کے مطابق سمجھی پوری نہیں اترقی جس کی تفصیل یہ ہے۔  
روایت کسار درایت کے آئینے میں ایہ درایت کے اصولوں کے  
مطابق بھی درست نہیں جس کی چند جو نتائج ہیں  
(۱) گرمیوں کا موسم تھا اگست شمسیہ کا تھیہ تھا۔ ذوالحجہ تو ہجری  
کو یہ وندیدینہ آیا اور مساۓ کی بات چلی۔ اس روایت میں گرم چادر جس  
پر غیر ذہنی روح اشیاء کی تصویریں تھیں آپ نے اور حضرتی حقیقت سخت  
گرمیوں کے موسم میں گرم چادر۔ یہ بعید از قیاس ہے۔  
پھر اس میں نقش و نگار بتاتے جاتے ہیں میں میزٹ میزٹ امام نووی

(۳) وفہ نجراں نے لیشی چادر میں یعنی جن پر رشیم سے گلگاری کی ہوتی شخصی اور اور طور کھی تھیں تو آپ نے ان سے بات نہیں کی تھی ان کے سلام کا جواب دیا تو خود اس کا کڑا کیوں استعمال کرتے۔

پھر روایت کے کئی الفاظ عمل نظر میں مثلاً حسن بن علی خدا آئے تو تو آپ نے انہیں چادر میں داخل کر لیا ثم جادہ الحسن فدخل معده پھر میں آئے تو ان کے ساتھ داخل ہو گئے پھر حضرت فاطمہؓ اور علیؑ آئے تو آپ نے ان کو بھی داخل کر لیا، ان لفظوں میں فخر کریں کہ تمیں کو تو داخل کیا مگر حسینؑ خود داخل ہوتے یہ براہت خلاف ہے اس لیے کہ یہ اس وقت شیرخوار بچے تھے۔ اسکی تفصیل بحث آگے آئیگی سردست میں وہ روایت پیش کرتا ہوں حسینؑ میں وہ الفاظ میں جوان کو پچھا بات کرتے ہیں امام رازی تفسیر کسیر میں لکھتے ہیں

وكان رسول الله صل الله عليه وسلم خرج وعليه مرتضى من شعر اسود و كان قد احضره الحسين واخذ بيد الحسن و فاطمه تمشى خلفه وعلى رضى الله عنه خلفها م ۱۵ پ ۳

حضرت علیہ السلام جب باہر آئے تو ان پر سیاہ رنگ کی گرم چادر تھی اور حسینؑ کو دی میں لیا ہوا تھا اور حسنؑ کا باتھ پر کڑے ہوتے تھے اور حضرت فاطمہؓ ان کے بچھے اور حضرت علیؑ ان کے بچھے چل رہے تھے۔ اس سے صاف ظاہر ہو گیا کہ حضرت حسینؑ شیرخوار بچے تھے تب ہی تو امھاتے ہوتے تھے۔

ان دونوں روایتوں میں اختلاف | پھر اس روایت میں جو امام رازی نے لکھی ہے اور وہ جو اور پر تکمہ آیا ہوں یہ اختلاف ہے کہ وہاں یہ واقعہ

نے اس کی تفصیل شرح مسلم میں یوں بیان کی ہے وعليه مرتضى مرتضى وقتل القاضى انه قد وقع بمعضى رواة كتاب مسلم بالحاجة وبعدهم بالجيم المحتل للحادي المروشى المنشقش عليه صور بحال الابل وبالجيم عليه صور المراجل وهى

القدور ص ۲۹۱ جلد ۲

قاضى نے نقل کیا ہے کہ مسلم کے بعض روایوں نے مرقتل حاد کے ساتھ اور بعض نے جیم کے ساتھ روایت کیا ہے، مرقتل حاد سے ہوتا اس کے معنی ہیں ایسا منقش کہ اس پر اوتھوں کے سجادوں کی تصویریں بنی ہوتی ہوں۔ اور جیم سے ہوتا معنی ہونگے ہانڈیوں کی صورتیں بنی ہوتی ہوں۔ اس شکر سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ گرم چادر منقش حضور علیہ السلام نے زب تن کی ہوئی تھی۔

المتجدؑ کے مترجم کی غلطی لفظ المرجل کا ترجمہ المجرد کے مترجم نے ادمیوں کی تصویریں کیا ہے یہ درست نہیں ہے کیونکہ المرجل مرجل کی جمع ہے جس کے معنی قد رعنی ہانڈی کے ہیں اور المتجدؑ کے اپنے الفاظ اس کی تائید نہیں کرتے المرجل من النسيع ونحوه مرجل نسخ ہے یہ جس کا معنی چبا ہوا کپڑا۔ حرمت ہے مترجم نے ادمیوں کی تصویریں کیسے لکھا ہے اس کا امام نوویؑ نے خوب ترجمہ کیا ہے۔

بہر حال اس روایت میں کئی خرابیاں پائی جاتی ہیں  
(۲) گرم چادر کے موسم کے علاوہ نقش و نکار والا کڑا آپ پسند نہیں فرماتے تھے ایک دفعہ دروازے پر منقش پر دہ لک رہا تھا تو آپ کھر میں واپس نہیں ہوتے جب تک ام الحسین رفتنے اسے آماز نہیں دیا تو وہ ایسی خوبصورت چادر یا کمبل کیسے لیتے۔

اتفاقاً ہو جانا دکھایا گیا اور جو امام رازی نے لکھی ہے اس میں قصداً گھر سے لے کر نکلنے ثابت کیا ہے یہ اختلاف بھی اس کی صحت پر ایک دھر کھاری ہے۔

(ب) اب رہا یہ کہ چادر میں چھپا نے کی کی حکمت بھی اور وہ چادر اتنی بڑی بھی کہ یہ سب حضرات اس میں سما گئے یا تیہیں ختم نہیں ہوتے اور روایات بھی ہیں جن میں اور اشخاص بھی شامل دکھاتے گئے ہیں اور حضرت عائشہ اور حفصہ ابھی شرک تھیں عن عمر رضی اللہ عنہ اداہ قال یا رسول اللہ بید من حست تا خذ قال آخذ بید علی و فاطمة و الحسن و الحسین و عائشہ و حفصہ و هذہ زیادة موافقة لقولہ تعالیٰ نساؤناد نساؤ حکم۔ سیرۃ النبیویہ حاشیہ سیرۃ حلیبہ ص ۵ جلد بڑہ

حضرت عمر رضی درافت فرمائے ہیں کہ حبیوب جبیل پت مباریہ کے لئے تشریف لائے تو آپنے کس کس کا ہاتھ پکڑا ہوا تھا حضور علیہ السلام نے جواب دیا۔ میں نے علی حفظہ طیبہ حسن حفظہ عائشہ اور حفصہ کا ہاتھ پکڑا ہوا تھا (مؤلف آخری دوناموں کے اضافے پر لکھتا ہے) یہ اضافہ آیت کے عین موافق ہے نساؤ نساؤ حکم کا مصادق سے اس روایت کی رد سے یہ حضرات سات ہو گئے کیونکہ حضور علیہ السلام بھی تو ساتھ تھے۔

سوال یہ ہے کہ سات آدمی چادر میں کیسے آگئے پھر وہ روایات جو مفسرین نے نقل کی ہیں مثلاً روح المعنی میں ہے، حضرت ابو بکر اور عمر اور عثمان اور ان کے اہل خانہ کو بھی ساتھ میں آئے روح المعنی (صرف ترجیح)

اور تفسیر اکمل اغی میں ہے ان حضرات کے علاوہ اور مسلمانوں کی حوتولی اور بچوں کو بھی جمع کریں تاکہ سب دعا کریں کہ جھوٹ پر لعنت ہو ص ۲۵۵  
خلاصہ بحث یہ ہے۔ یہ روایتیں بھی درست نہیں یہ صرف اس کوہ کے مقابلے میں لکھی گئی ہیں۔ کیونکہ یہاں تک تو نوبت ہی نہیں آئی۔ اگر اپنے بھرائی مقابلہ کرتے تو پھر یہ ہو سکتا تھا پھر ان مفسرین نے روایتیں تو لکھیں مگر بلا سند لہذا قابل التفات نہیں،

اب میں اس بحث کو پیٹتے ہوئے امام بخاری کی وہ روایت لکھتا ہیں جس میں وفد بھرائی کا حال مذکور ہے اور یہ روایت کس امر مستور ہے کوئی ذکر نہیں اس لئے اگر اس وقت اس کا وجود ہوتا تو ضرور کسی کسی حد تک امام بخاری کو اس کا علم ہوتا اور وہ ضرور ذکر فرماتے۔

قصہ وفہ بھرائی کی نظر میں احمد بن عباس بن الحسین قال حدثنا عبیی بن ادم عن اسرائیل عن اسحاق عن صلیہ بن زفر عن خذیفہ قال جاء العاقب والستید صاحبنا بھرائی الحارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بپیدار ان یلہ عنہا قال فقل احمدہا صاحبہ لانفع فرواہتہ لعل کان نبیا فلو عتا لانفع نحن ولا عقبیا من بعدنا قالا اما لاعظیہ ک ماسئلتنا ولیعث معنا بجلد امینا ولا تبعث معنا الا امینا فقال ولیعن معنی بجلد امینا حق امین حق ایعنی فاستشرف لها اصحاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فقل قم يا ابا عبیدۃ بن الجراح فلما قام قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم هذہ امینا هذه الامة  
(بخاری جلد بڑہ ص ۶۲۹)

(ام بخاری کہتے ہیں) ہم سے عباس بن حسین نے حدیث بیان کی

اس سے یکی بن آدم نے اس سے اسرائیل نے اس سے ابوسحاق نے  
اس سے صہب بن زفر نے اس سے خذلہ نے کہا کہ عاقب اور سید جہا  
کے سردار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوتے۔  
ان کا ارادہ آپ سے مبارکہ کرنے کا تھا (یہکن نہ کیا اور) ایک نے  
دوسرے سے کہا کہ ایسا نہ کرو خدا کی قسم اگر یہ بھی ہیں اور یہم نے مبارکہ  
کریا تو یہم اور نہ ہمارے بعد کے دل کے دل کے فلاخ پائیں گے دونوں نے  
کہا ہم آپ کو جزیرہ دیتے گئے تو یہم آپ جو بھی مانگیں گے دیں گے  
اور ہمارے ساتھ ایک امانتدار آدمی بسیج دیجئے جو بدیانت نہ ہر  
آپ نے فرمایا آپ کے ساتھ ایسا امانتدار آدمی جیسے جو امان  
کا حق ادا کرنے والا ہو گا۔ صاحب بصرہ نے لکھنے لگے کہ وہ کون ہو گا۔ آپ نے  
فرمایا اے ابو عبیدہ اٹھئے جب وہ کھڑے ہو گئے تو آپ نے  
فرمایا یہ اس امانت کا امین ہے، اس پوری روایت میں کہیں ذکر  
نہیں جو دوسری روایات میں مذکور ہے۔ اس سے بھی صاف ظاہر ہے کہ  
وہ واقعات بعد میں وضع کئے گئے ہیں اور فرمایا بری اور چاک دست  
سے امام ہمام کو دھوکہ دینے میں کامیاب ہو گئے۔ البتہ اس روایت میں  
کچھ الفاظ لیے گئے ہیں جو دوسری روایات میں نہیں مشکایہ دینے ادا  
یلو عناء یہ جھوک کے خلاف سے اس لئے کہ وہ آپ کے خط لکھنے پر  
بات کرنے آتے تھے جب گھنٹو ہوتی اور بجٹ ہوتی انہوں نے مانی تھے  
انکار کر دیا۔ تو آپ نے مبارکہ نازل ہوتی۔ حضور علیہ السلام نے ان کو دعوت  
مبارکہ دی جس سے وہ گھنٹو کو صلح پر آمادہ ہو گئے۔

(۲) پھر اس روایت میں یہ جملہ بھی قابل غور ہے لئے کان بنیا فک

معنی دیتا ہے جبکہ دوسری روایات میں لکھا ہے انه بھی مرسی اور یہ تکمیلی  
روایت قرآن کریم کے مطابق ہے اگرچہ اس کی تاویل بھی ممکن ہے۔  
(۳) تیسرا بات یہ ہے دوسری روایت میں انہوں نے ایسا ادی  
مانگا تھا جو ان کے درمیان صحیح فیصلہ کرے۔ اس روایت میں اس کا  
ذکر نہیں البتہ یہ مزدوج ہے صحیح فیصلہ بھی وہی کریا جو امین ہو گا اس  
حدیث کے روایوں کا حال بھی تکھتنا ہوں تاکہ قارئین کو اطمینان میسرو  
؛ حدیث بخاری کے روایوں کا حال :

عیباس بن الحسین الفاظی البالفضل البغدادی ویقال البصیری قال ابن  
احمد كان ثقة سالت برسنه فذخر بخیث و قال ابن البوحات عن  
ابیه مجھوں و ذخره ایز جبان فی الثقات تہذیب التہذیب ۱۲۵ جذبہ  
یہ بغداد کا رہنے والا ہے بعض نے بصری لکھا ہے امام  
احمد بن حنبل کے رڑکے نے کہا ہے یہ ثقہ ہے (اور دلیل یہ وہی کہ  
میں نے اپنے باپ سے اس کے بارے میں دریافت کیا تو اپ  
نے اس کو اچھے الفاظ میں یاد فرمایا ابن ابی حاتم نے آپنے باپ کے  
حوالے سے اس کو مجہول لکھا ہے اور ابن جبان نے ثقات میں شمار  
کیا ہے

یحیی بن آدم بن سلیمان الاموی قال ابو حاتم كان يتفقه وهو ثقة و  
قال يعقوب بن شیبہ ثقة کثیر الحديث قد تتمة الكلام باز سعد  
و كان ثقة وقال العجلی كان ثقة جامعا للعلم عاقلا ثباتي الحديث  
تہذیب التہذیب ص ۱۲۵ جلد ب

ابو حاتم نے کہا اس کے ثقہ ہونے پر تفاق ہے اور یعقوب بن

شیبہ نے بھی اُسے شقر کہا ہے بہت احادیث روایت کی میں اوصیہ بن زفر ام بھی ابوالعلاء و نقال ابویجر الکوفی روى عن عمار بن آخر میں ابن سعد کے کلام کا خلاصہ یہ ہے کہ وہ شقر تھا اور عجلی تھے کہاں اس وخذیفہ بن ایمان و ابن مسعود و علی و ابن عباس قال ابن خراش شقر تھا علم کا جامع اور عاقل اور حدیث میں مضبوط تھا۔

حافظ بہت مضبوط اور بڑے علماء میں سے ایک تھا۔

آخر میں ابن سعد کے کلام کا خلاصہ یہ ہے کہ وہ شقر تھا اور عجلی تھے کہاں اس وخذیفہ بن ایمان و ابن مسعود و علی و ابن عباس قال ابن خراش

تو فی شقرہ و قال الخطیب کان شقرہ ذکر ابن جبان فی الشقات قلت وحدا

اسراشیل بن یوسف ابن الجی اسحاق السبیعی المهدانی البریوسف کوفی قال ابن سعد فداد و کان شقرہ و لہ احادیث تہذیب التہذیب ص ۲۳۳

قال ابن مهدی عن عیسیٰ بن یوسف قال لی اسراشیل کنت احفظ حدیث اس کی کنیت بعض نے ابوالاعلا اور بعض نے ابوبکر لکھی ہے یہ کوئی نہیں دلے اسحاق کما احفظ السورة من القرآن و قال حرب عن احمد بن حنبل ہے والائے حضرت عمار بن یاسر خذیفہ بن ایمان ابن مسعود علی در ابن عباس رضی اللہ عنہم سے روایت کرتا تھا۔ ابن خراش نے کہا یہ اونی سے شقرہ ہے خطیب نے کہا شقرہ ہے ابن جبان نے لفاظ

شمار کیا ہے میں کہتا ہوں اسی طرح ابن سعید نے بھی شمات میں یہ

اسراشیل بن یوسف کوفی نے این مہدی یوسف سے روایت کرتا ہے کہ شمار کیا ہے اور یہ الفاظ زیادہ لکھے ہیں و کان شقرہ کمی حدیثیں روایت ہیں

اس نے مجھے کہا میں اسراشیل کی احادیث اس طرح حفظ کرتا تھا جبکہ جب طریقہ قرآن کی سورۃ حفظ کی جاتی ہے حرب نے احمد بن حنبل سے نقل کیا ہے کہ وہ

اُسے شیع اور شقرہ کہتے تھے اور حبیبی قطان اسراشیل کو حبیبی قیات کے حال

پر قیاس کرتا ہے اس لیے کہا ہے کہ یہ اس سے منکر حدیثیں روایت

کیا کرتا تھا اور حالانکہ احمد نے کہا ہے کہ حبیبی نے اس سے کوئی چیز روایت

نہیں کی مطلب یہ ہے کہ امام احمد اس کے منکر احادیث ہونے کی روایت

کررہے ہیں اس لئے کہا کہ حبیبی نے اسراشیل سے کوئی چیز روایت نہیں

کی خلاصہ یہ کہ وہ شقرہ ہے۔

ابو اسحاق یعنی عمرو بن عبد اللہ السبیعی ابو اسحاق بن حمزہ الحافظ الشیبی

الکبیر ابراہیم بن محمد بن حسنہ بن عمارۃ الاصلبیہانی

احد الاعلام۔ تذکرۃ الحفاظ امام ابو عبد اللہ شمس الدین محمد بن یہی

ص ۹۱۔ ۹۱ جلد نمبر ۳

کسیں تاکہ مہابتے والے واقعہ میں انہی حدم شرکت پر جو از پیدا کیا جا سکے حالانکہ اہل نجراں سے معاف نہ ہے کی شرائط کے بارے میں ہے اس کو یہی غلطی کہا جائے گا اہل نجراں کی غلطی اہل نجراں کے صلحناہ میں اضافہ ہے ملاحظہ ہے این خلدون کی موجودت ہوتی ہے وہ وہ خلدون کی آمد کے وقت زندہ موجود تھا اس میں اس بحث کو ختم کر کے مفسرین کی آوار نقل کرنا ہوں جنہوں نے کتب اللہ ہم بہ علی الف حلۃ فی صفر والف فی رجب و علی دریع و عدای و خیل و جل ثلاثیں من مک مصنف تاریخ ابن خلدون ص ۵ جلد ۲ حضور علیہ السلام نے درود مک توجیہ لکھا تھا باقی چیزیں نیز اور ان مفسرین میں سے کسی نے روایت کسام نقل نہیں کی کہ ان کے گھوڑے اور اوٹ اس وقت دینے ہوئے جب اہل میں ہمچل کر نزدیک یہ فرضی قصہ تھا اس لئے اس کو نظر انداز کر گئے ورنہ طبری ہی اور یہ سب چیزیں عاریہ ہوں گی جن کے نقصان کی ذرہ داری ہم پر چھوڑ دیتا جو مذہب را فرضی تھا اور جھوٹی روایات کثرت سے لکھتا ہے اور یہ سب چیزیں اہل ابن خلدون جزیرہ میں لکھ گئے یہ غلطی راوی کی ہے مثلا حضرت علیؓ کے حق میں یہ روایت فقا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صحیح صدیق یہ تھی اگر اہل خلدون جزیرہ میں لکھ گئے یہ غلطی راوی کی ہے جس نے سب چیزیں ایک ساتھ بیان کر دیں اور اہل میں کے حد کی صورت کو اندھی رانامہ فقا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جس نے سب چیزیں ایک ساتھ بیان کر دیں اور اہل میں کے حد کی صورت کو اندھی رانامہ فقا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حذف کر گیا ۔

ذو الفقار و ایام فتح الکعب تاریخ طبری جلد نمبر ۲ ص ۱۱  
حضرت علیہ السلام نے فرمایا میں علی سے ہوں اور وہ مجھ سے ہے  
جبرا ایل نہ کہ میں کم دونوں سے ہوں پھر ایک غیبی آواز سنی تو  
کرتلوار تو صرف ذوالفتخار ہی ہے اور بہادر جوان علی ہے۔ لہذا معلوم  
ہوا کہ یہ روایت اگر طبری کے دوسریں نہ لایہر جو حکی ہوتی تو وہ کبھی  
نہ چھوڑتا۔ اسکے بھر میں میں وہ روایت ہی صحیح  
اور اگر یہ کہا جاتے کہ یہ معاویہ حجب ہے سبکھ حمادی الاول یا ثانی  
اسی ملک میں میں وہ روایت ہی صحیح

ہوا اس نئے رحیب میں ادا یتکی مکلن ہے۔ لیکن فرین چیزیں ہیں اُن کے اس وقت تو مدینہ خالی تھا سو اُنے چند حضرات یا عورتوں اور بچوں کے ساتھ ادا یتکی کس کو کرتے۔ زیادہ مناسب یہی ہے کہ خود حضور علیہ السلام کو اس کرتا ہوں تاکہ سب سے بھی دشواری نہ ہو اور قاری مخالفتے میں نہ پڑے۔ وہ یہ کہ مفسر بن کی اکثریت نے روایت بیان کی ہے مگر طرفہ تکالیف اس مقام پر حضرت ابراہیم بن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ ہے کہ وفد نجراں کے مبدلے سے انکار کر دینے کے بعد تقلید اللہ کے پارے میں بعض لوگوں نے کوئی شکش کی ہے کہ وفد نجراں نے پھر

ہیں اور بعض نے جو محقق ہونے کے ساتھ جرأت مند بھی تھے انہوں نے تردید ہی کی ہے تقليید کا سہارا انہیں لیا۔

پھر اپنے اپنے دور میں تحقیق کا دائرہ وسیع بھی ہوتا رہا اس لئے ہر ایک اپنے علم کے مطابق لکھتا رہا،

اور بعض ائمہ میں بند کر کے لکھنے کے عادی ہوتے ہیں وہ ہر روتی

لکھ دیتے ہیں خواہ وہ وتران اور صحیح احادیث کے خلاف ہی ہو خواہ صحت انبیاء رج مرح ہوتی ہو جیسا تذکر الفراتیق العلکی کا قصہ جلالین میں ہے اسی طرح کے اور بہت سے قصہ لکھنے ہیں حضرت داؤد اور سلیمان علیہما السلام کے بارے میں بہت کچھ لکھا ہے اس لئے ان قصوں کو وتران اور صحیح حدیث کی روشنی میں دیکھنا ضروری ہے ائمہ میں بند کر کے

لے لینا سراسر غلط ہے اب میں تفاسیر لکھتا ہوں پہلے وہ لکھوں گا جنہوں نے روایت نہیں لکھی یا اس کی تردید کی یا سرے سے آیت ہی نہیں لکھی وہ تفاسیر میں روایت نہیں اجمع البيان عن تاویل القرآن المعرفی از محمد بن جریر طبری اس نے متببدے کا ذکر ہی نہیں کیا صرف آیت کی لفظی تشریح پر اتفاق کیا۔

ظلول القرآن از سید قطب صریح اس نے یہ تفصیل لکھی ہے اور روایت کا کہیں ذکر نہیں کیا۔

وقد دعا الرسول صلی اللہ علیہ وسلم من کانوا یا ناظرونه فی هذه القضية المحددة لاجتیاع الحاشد لیبتهل الجميع الح اللہ ایں نزل لعنة على الكاذب من القریقین نخافو العاقبہ وابو المباہلة ص۱۸۷

اور رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان لوگوں کو جو مناظر کر رہے تھے اس اہم اجتماع کی طرف بلایا تاکہ سب جمع ہو کر اللہ تعالیٰ سے دعا کریں کہ فرقین میں سے جھوٹے پر اپنی لعنت بھیجے مگر وہ عاقبت کے الجام سے ڈر کئے اور مباہلہ کرنے سے انکار کر دیا۔ اس وضاحت سے خوب ظاہر ہو گیا کہ وہ مقلبلے میں آنے کے لئے تیار ہی نہیں ہوئے۔

تفسیر مجاز القرآن ابی عبیدہ معمر بن المثنی التیمی المتوفی ۲۱۰ ہجری تفسیر مجاز القرآن ابی عبیدہ معمر بن المثنی التیمی المتوفی ۲۱۰ ہجری اس نے بالکل روایت ذکر نہیں کی اور وہی کچھ لکھا اور ضمیح التفاسیں از محمد عبد اللطیف صریح روایت ذکر نہیں کی تفسیر مجاهد تابعی اس نے یہ آیت ہی بیان نہیں کی تفسیر القرآن العظیم امام سفیان ثوری کو فی آیت ذکر نہیں کی بنشر المیان فی رسم نظم القرآن از محمد خورث بن ناصر الدین نائلی، کچھ بیان نہیں کیا تفسیر غریب القرآن، عبد اللہ بن مسلم بن قتیبه روایت بیان نہیں کی کتاب الغریبین غریبی القرآن والحدیث احمد بن محمد احمد عبد اللہ شافعی آیت بیان نہیں کی سوائع البيان تفسیر آیات الا حکام من القرآن محمد علی صابوی آیت ذکر نہیں کی

تفسیر القرآن الکریم لشیخ الاکابر العارف باللہ نعلامہ محب الدین ابن العربي یہ شیخ ابن عربی مشہور میں فتوحات مکیہ اور فضوص احکم کے مصنف ہیں ان کی راستے اس بارے میں یہ ہے۔ وہ لکھتے ہیں اہل نہج ان مبتدا سے منکر ہو گئے تو جزیرہ دینے پر صلح کرنی روایت کا کوئی ذکر نہیں

بحث کی ہے اور ثابت کیا ہے یہ روایت کس اورغیرہ سب بنائی گئی ہیں  
یہ مقام پر ڈسٹنے کے لائق ہے۔

(۱۲) الترتیب والبيان عن تفہیل آی القرآن از محمد زکی صالح: روایت ذکر نہیں کی  
لیکن تفسیر آیات الادحکام شیخ نعیم الدالیس آیت ذکر نہیں کی  
ضروری نوٹ اور جن مفسرین نے آیت مبارکہ ذکر نہیں کی اس کی وجہ یہ  
کہ وہ تفاسیر کچھ تو آیات احکام کی پیش نظر اور ترتیب وغیرہ کے لئے  
لکھی گئی ہیں وہ قرآن کریم کی تمام آیات کی تفسیریں نہیں ہیں اس لئے  
آیت کا ذکر نہیں کیا۔ یہ نے اس لئے ان کا حوالہ دیا ہے کہ اگر یہ واقعہ  
ہوا ہوتا تو اس کی اہمیت کے پیش نظر وہ اس کو ضرور لکھتے اور مسایدہ  
بھی ایک حکم شرعی ہے اور بہت اہتمام سے ہر فن میں تفسیر لکھی مگر  
اس آیت کا ذکر نہیں کیا ہے وجہ تھی۔ یہ وضاحت اس لئے کہ دری  
کہنا واقعہ حضرات خیال گرس گے ان مفسرین نے آیت کیوں نہیں  
لکھی، کچھ اردو تھا سیرت کے حوالے بھی لکھتا ہوں جیسا کہ ان روایت  
ذکر نہیں کی۔

اردو تفاسیر: (۱۳) ترجمان القلت مولانا ابوالکلام آزاد مرحوم،  
”چنانچہ نجراں سے عیسیٰ پیشواؤں کی جو جماعت مدینہ آئی تھی  
پیغمبر ﷺ نہیں مبارکہ کی دعوت دی مگر انہیں مغلبہ کی جرأت  
نہ ہوتی اور احاطت کا اقرار کر کے والپس چلے گئے جلدی مرحوم  
(۱۴) تدبیر القرآن مولانا امین حسن اصلاحی: تاریخ سے ثابت ہے کہ  
نصراء نے قرآن کے اس چیز کو قبول کرنے کی جرأت نہیں کی  
جس سے یہ بات آخری درجے میں واضح ہو گئی کہ سیدنا مسیحؐ کے

کیا۔  
ان کی اصل عبارت ملاحظہ ہو اجھت عن المباہلة و طلبۃ المواجهۃ  
بقبویں الجزیۃ

(۱۵) تفسیر المنار، علامہ محمد عبد مصری یہ کیا خوب لکھتے ہیں  
الروایات متفقة علی ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم اختار للمباہلة  
عليها فاطمۃ و ولدیها و میلکون کلمة نسادنا علی فاطمۃ و کلمة الفسنا  
علی فاطمۃ و مصادر هذه الروایات الشیعۃ و مقصدہم منها معروف  
وقد اجتهدوا فی توجیہ ما استطاعوا حتی راجحت علی کثیر من اهل  
السنۃ ولعن و اضعیہ ملم بیستو تطبیقہا علی الافیہ۔

تفسیر المنار ص ۲۷۷ جلد بہرہ طبع مصر  
روایات اس بات پر متفق ہیں کہ مبارکہ کے لئے حضور علیہ السلام  
نے حضرت علیہ السلام فاطمۃ و حسن رضوی و حسین رضوی کو اختیار کیا اور کلمہ نسادنا  
کو حضرت فاطمۃ پر اور الفسنا کو صرف حضرت علیہ السلام محسول کرتے ہیں  
اور یہ بھی معلوم ہے کہ ان روایات کے اصل مأخذ شیعہ ہیں اور  
ان کا مقصد ظاہر اور معروف ہے۔ انہیں نے ان کی اشاعت  
میں ان تھنک محدث کی جہاں تک ان کی طاقت تھی جہاں تک کہ  
وہ روایات بہت سے اہل سنت میں رائج ہو گئیں لیکن ان روایات  
کو گھر نہیں دالے اور آیت سے تطبیق نہ دے سکے۔

کیونکہ ہر بات ہی جب الٹ کر دی گئی تو تطبیق ممکن ہی نہ ہی  
ابناء نے نو اسے نسادنا سے بیٹھی اور الفسنا سے حضرت علیہ السلام  
لئے گئے آیت پر حمل کیا ہوا۔ اس مقام پر مفسر علام نے بہت طویل

(۱) روح البیان : الشیخ اسماعیل حتی البروسوی متوفی ۱۳۰۰ھ

(۲) تفسیر کبیر للہام : فخر الدین رازی

(۳) تفسیر زاد المسیر فی علم التفسیر : جمال الدین ابن الجوزی بغدادی

(۴) فتح البیان فی مقاصد القرآن : نواب صدیق حسن خان متوفی ۱۳۰۰ھ

(۵) تاج التفسیر للحالم المذکور الكبير : للہام محمد عثمان المیرغنى مصری

(۶) تفسیر مظہری : قاضی شمار اللہ پانی بیتی

(۷) تفسیر البحر السحیط : اشیر الدین اندلسی غزناوی متوفی ۱۳۰۰ھ

(۸) النہر الماری من البحر : لابی حیان بر حاشیہ بحر السحیط

(۹) کتب الدبر اللقیط من البحر السحیط : تلمیذ ابی حیان بر حاشیہ بحر السحیط

(۱۰) تفسیر القرآن المسمی تبصیر الرحمن : از علامہ علی الہانی

(۱۱) سو اطع الایام المعروف تفسیر بے نقط : فیضی

(۱۲) روح المعانی : علامہ آلوسی بغدادی

(۱۳) علامہ شہاب الدین آلوسی نے اس روایت کے ساتھ ایک اور روایت بھی لکھی ہے

و اخرج ابن عساکر عز جعفر بن محمد عن ابیہ رضی اللہ عنہ  
انہ لما نزلت هذه الآیة جاء بالجوابین ولدہ و بصر ولدہ و  
بعثان ولدہ و بعلی ولدہ وهذا خلاف ما رواه الجمھور  
جب یہ آیت نازل ہوتی تو (حضور علیہ السلام) حضرت ابو بکر اور  
ان کے بیٹوں اور عمر اور ان کے بیٹوں اور عثمان اور ان کے بیٹوں  
اور علی اور ان کے بیٹوں کو مقابلے میں لے آتے یہ روایت جمھور کے  
خلاف ہے ، دراصل یہ روایت اس روایت کے مقابلے میں

بارے میں وہ اپنے موقع کو صحیح نہیں سمجھتے تھے (بند فہرست ۱۱۵۴)  
(۱۴) تفسیر القرآن سولانا محمد الشارطی صاحب مالک و ایڈیٹر اخبار رون للہم  
وہ لکھتے ہیں ۔ ابو نعیم نے دلائل میں بطریق عطاء و ضمایک عن ابن  
عباس رضی اللہ عنہ تخریج کی ہے کہ نجران کے آتش نصرانی رسول اللہ صلی  
الله علیہ وسلم کی خدمت میں آئے انہی میں عاقب اور سیدان کے  
دوناموراً دمی تھے ۔ ان روایات کی نسبت علامہ شیخ محمد عبدہ کی راستے  
ہے کہ اگرچہ رواستین اس پر متفق ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مبدلہ  
کے لئے علی ۔ فاطہ حسن و حسین علیہم الرضوان کو انتخاب فرمایا لیکن یہ  
رواستین موضوع ہیں جن کو ایل بیت رضوان علیہم کے شان میں غلوکرنے  
والوں نے یہاں تک رواج دیا کہ عام طور پر بھیل گئی تاہم یہ رواستین آیت تعالیٰ  
ندع ابنا دنا و ابنا دکم و نساء ناویس ، حکم پر منطبق نہیں ہوتیں ، اس لئے  
کہ ان روایتوں کے واضح یا واضحین نے کلمہ نسائی سے حضرت فاطمہ  
مرادی ہیں جیسا کہ مذکورہ بالا اور اس موضوع کی دیگر روایتوں سے ظاہر  
ہے ۔ لیکن کلمہ نسائی سے حضرت فاطمہ نسائی سے خصوصاً جیکہ بیویان  
موجو ہوں جلد نمبر ۲ ص ۱۱۵۴

چھر آگے چل کر مزید فرماتے ہیں غرضیکہ میرے نزدیک یہ رواستین  
یا تو باہم متعارض ہیں یا ان میں سے بعض کا اول خود اپنے آخر کا معارض ہے  
اس لئے ان کی صحت بھی محل کلام ہے یعنی عقل جو روایت کی جائیج کی  
پہلی میزان ہے ان کو صحیح تسلیم کرنے سے اب کرتی ہے اور موضوع بتانی  
ہے جلد نمبر ۲ ص ۱۱۵۶ ، اب وہ تفاسیر لکھتا ہوں جن میں روایت بیان کی گئی ہے

وہ تفاسیر جنہیں روایت کا ذکر ہے । آئندہ صفحہ پر

(۲۲) تفسیر الائمه: بخلاف مفہوم یہ پیغمبر کو اور اکریپٹ کے نہیں کیا ہے اسی نے علامہ کہا کہ اسی کی روایت کسی ایسی کی ہے  
 (۲۳) کشف الصادقین: ملافت اللہ میں کہا دیکھو یہ پیغمبر کو اور اکریپٹ کے نہیں کیا ہے اسی کے سرکردہ  
 (۲۴) تفسیر شیخ الصادقین: اہل بخاری نے کہا دیکھو یہ پیغمبر کو اور اکریپٹ کے نہیں کیا ہے اسی کے سرکردہ  
 (۲۵) کہتا ہے اہل بخاری نے کہا دیکھو یہ پیغمبر کو اور اکریپٹ کے نہیں کیا ہے اسی کے سرکردہ  
 (۲۶) ساختہ لائے تے تو سچھو یہ نجاح نہیں اور اس سے سکھنے کو ان کے سرکردہ  
 (۲۷) خاص عزیزیوں کو لائے تو قبیلہ دیکھو یہ آئے تو عیسیٰ  
 (۲۸) لوگوں کی بائیم سوچی: علیہ السلام حضرت علیہ وغیرہ کوئے آئے تو وہ بات  
 (۲۹) خوب خوار کر دیکھو یہ ایسا کہ دیا اس کتاب نے وہ بات  
 (۳۰) دیکھ کر دیکھے اور بیانہ ہے ایسا کہ دیکھی کا ایسا دین خلاصہ  
 (۳۱) کھنچی جو بیلے کسی نے نہ کھسی سقی: یہ اس کی تحریر کا ایسا دین خلاصہ

(۳۲) اردو تفاسیر: بیان القرآن: محدث علی قادیانی  
 (۳۳) دو نوں پوشاکیں کھنچی میں: بیان القرآن: مولانا اشرف علی تھانوی  
 (۳۴) دو نوں پوشاکیں کھنچی میں: بیان القرآن: مولانا بشیر احمد عثمانی  
 (۳۵) بیان القرآن: مولانا اشرف علی تھانوی

(۳۶) جلال الدین سیوطی: تفسیر البیان: علامہ جلال الدین محلی  
 (۳۷) تفسیر بیضاوی: جلال الدین سیوطی و جلال الدین محلی  
 (۳۸) تفسیر قطبی: تفسیر البیان: علامہ جلال الدین سیوطی  
 (۳۹) تفسیر قطبی: تفسیر البیان: علامہ جلال الدین سیوطی

(۴۰) جلال الدین سیوطی: علامة ماصر الدین بخاری ایضاً  
 (۴۱) تفسیر قطبی: تفسیر البیان: علامہ جلال الدین سیوطی

شیخ محمد نوری الجاودی  
 (۴۲) انتزاع: امام ابی الحسن علی بن احمد واحدی متفق علیہ  
 (۴۳) القراء تفسیر: امام ابی الحسن علی بن احمدی متفق علیہ  
 (۴۴) تفسیر القراء: علیہ میمین الدین متفق علیہ  
 (۴۵) تفسیر القراء: علیہ میمین الدین متفق علیہ  
 (۴۶) تفسیر القراء: علیہ میمین الدین متفق علیہ  
 (۴۷) تفسیر القراء: علیہ میمین الدین متفق علیہ  
 (۴۸) تفسیر القراء: علیہ میمین الدین متفق علیہ  
 (۴۹) تفسیر القراء: علیہ میمین الدین متفق علیہ  
 (۵۰) تفسیر القراء: علیہ میمین الدین متفق علیہ

کی تردید نہیں کرتے مگر اس کے ثبوت کے لئے بھی تو دلیل چاہیتے۔  
غالی کسی کا کہدینا صحت واقعہ کے لئے دلیل نہیں بن جاتا اور پھر لفظ  
تہل سے اس روایت کا ضعیف ہونا تو خود طبری تو بھی تسلیم ہے۔  
اس قسم کی دو ادراک ریاتیں سوراخین کی کتابوں میں بہت ملتی ہیں علوم  
یعنی ان مخفی سرائر کا ان کو ہدایت ہوتا ہو گا۔ تاریخ اسلامی میں سبکے برقی  
قافی یعنی رہی کہ واقعات کی تحقیق نہیں کی گئی ہر سنتی ہوتی بات تکہ وہی  
کہی۔ درایت کا اصول تو تاریخ میں کہیں ملتا ہی نہیں اس کی مثالیں دوں  
تو طوالت ہو جائیں گی اور اصل مسئلہ دو رجاء پڑے گا لیں اشارہ  
کافی ہے۔

حضرت حسین کی تاریخ پیدا شد اور فیها ولد الحسین بن علی بن ابی طالب

وال خلون من شعبان ص ۲۹ (طبری واقعات چار بھری)  
اور اس سال حسین بن علی بن ابی طالب شعبان کی کچھ راتیں گذیں  
میں کہ پیدا ہوتے،

اب آئیے طبری کی حضرت حسین کی پیدا شد پر ایک اور جملہ لمحظہ  
جیسے وہ پیدا شد نہیں کہہ رہا ہے واقعہ لکھ رہا ہے مکر جب واقعہ  
نظرکشی اپنے رواستی آنداز میں کرتا ہے تو پیدا لکھا ہوا سبھر جاتا  
ہے سچ سے دروغ گورا حافظ نہ شاہد۔

قفر کا پس منظر ایہ ہے عرض کرتا ہوں تاکہ قارئین کی معلومات میں  
تنافس بھی ہو اور سمجھنے میں دشواری بھی نہ ہو واقعہ یہ ہوا جب ہجری  
لیں مکہ والوں نے صلح حدیثیہ کی خلاف فرزدی کی تو حضور علیہ السلام  
ویہ اطلاع ملی۔ آپ نے مکہ پر چڑھائی کہ نے کی تیاریاں شروع  
کے بن جاتے ہیں جن میں قربت زوجین حرام ہے۔ اگرچہ ہم اس امکان

کی صحیح تاریخ پیدا شد ہے اگر یہ جوستے شیر لائی جا سکے تو حضرت حسین  
کی عمر کا مسئلہ بآسانی حل ہو جاتے۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے میری مدد  
فرماتیں اور کامیابی سے ممکن کریں آمین اللہ این دعا زمان و جملہ جہاں آمین باد  
حضرت حسین کی تاریخ پیدا شد میں اس سے کی ابتداء تاریخ طبری سے  
سکھرتا ہوں یہ پہلا سوراخ ہے اور شیعہ بھی ہے اس کی تحقیق بھی  
ملاحظہ ہو شاید یہی منزل مقصود تک پہنچا دے مگر اس میں مشکل ہے  
کہ روایات یا ہم متناقض ہیں آخر نصیلہ چھر میں ہی سوچ سمجھ کر دلال  
کی روشنی میں کرنا پڑیگا کہ حقیقت کیا ہے اور اس کا مسخ شدہ چھر کیا،  
لیجئے ملاحظہ فرمائیے۔

وَفِي هَذِهِ السَّنَةِ أَعْتَى ثَلَاثَ مِنَ الْهَجَرَةِ وَلَدَ الْحَسِينَ بْنَ عَلَى بْنِ أَبِي  
طَالِبٍ فِي النِّصْفِ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ وَفِيهَا عَلِقَتْ فاطِمَةُ بْنَ الْحَسِينِ  
صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهَا وَقَيْلَ لَهُ يَكْنَى بَيْنَ وَلَادَتِهِمَا الْحَسِينَ وَحِلَّهَا  
بِالْحَسِينِ الْأَخْسَنِ لِيَلَدَ (طبری مدد نمبر ۲۹)

اور اس سال سعین تین ہجری میں حسین بن علی ابی طالب نصف رمضان  
میں پیدا ہوتے اور اسی سال فاطمہ صلوات اللہ علیہا حسین سے  
حاملہ ہوتیں اور یہ بھی کہا کیا ہے کہ حضرت حسین کی ولادت اور حضرت  
حسین کے شکم مادر میں آئے میں صرف پچاس راتوں کا وقوع ہے۔

ان سوراخین سے کوئی پوچھے تمہیں کس طرح پتہ چل گیا کہ حضرت فاطمہ  
کو حسین کی پیدا شد سے پچاس دن بعد پھر حمل ہو گیا کیا ان کو حضرت  
علیہ السلام یا حضرت فاطمہؓ نے بتایا تھا جبکہ تقریباً چالیس دن تو نفاس  
کے بن جاتے ہیں جن میں قربت زوجین حرام ہے۔ اگرچہ ہم اس امکان

کر دیں مکہ والوں کو بھی اطلاع مل گئی انہوں نے ایسی خاطری کا احساس کیا اور حضور علیہ السلام کو اس ارادے سے باز رکھنے کے لئے ایسے آدمی کو میہینا چاہا جس کی حضور علیہ السلام قدر کرتے تھے وہ حضرت ابوسفیان تھے۔ پہ مذینہ پہنچنے تو پہلے حضرت ابو بکر صدیق رضی سے ملے اور آنے کی وجہ بیان کی ادھر سے تھوڑی جواب نہ ملا تو مایوس ہو کر حضرت عمر رضی رحمة اللہ علیہ تھا کہ پاس گئے اور وہی حالت ہوتی ان میں سے کسی نے حضور علیہ السلام کے زور و سفارش نہ کی انہوں نے کہا حضور علیہ السلام اب پختہ عزم کرچکے ہیں انکو کوئی روکنے والا نہیں آخر کار وہ حضرت علیؓ کے پاس آتے اور سفارش کی درخواست کی۔

اس واقعہ کو طبری نے تفصیل سے لکھا ہے وہ لکھتا ہے جب حضرت ابوسفیان رضی حضور علیؓ کے گھر کئے ان کے پاس حضرت فاطمہ بنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تھیں اور ان کے پاس حسن بن علی چھوٹے بچے تھے جو ماں کے سامنے قدم قدم چل رہے تھے عبارت ملا خطہ ہو فدخل علی عجیب بن ابی طالب رضی اللہ عنہ و عنہ فاطمہ بنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و عندها الحسن بن علی غلام یہ بیت بین یہا (عبد الدم و اتفاقات ۸ ہجری ص ۱۱۱ طبع بیرود)

یہ بیت دراصل رینگن کو کہتے ہیں دب کے مصدر ہے اسی سے دایب ہے یہ عمر ایک سال سے بھی کم بنتی ہے اور زیادہ سے زیادہ سال ہو گی اسی لئے تو کوئی کوئی قدم رکھ کر چل رکھا ہے اس عمر میں بچہ تیز نہیں چل سکتا اس تفصیل کے بعد میں یہ کہوں گا یہ بالکل درست ہے اسکی

مید ملاباق مجلسی کے بیان سے بھی ہوتی ہے کیونکہ ان حضرات کی ایش کے وقت دایہ حضرت اسما رہت تھیں زوجہ محترمہ حضرت جعفر بن عبادہ جو حضرت علیؓ کے بڑے بھائی تھے یہ حضرت جعفر کے ساتھ میں بھرت کر گئی تھیں جب سات ہجری میں خیر فتح ہو گیا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ابھی خیبر میں ہی فروکش تھے تو یہ نہایت کا لالہ عبادہ سے خیبر میں اگر حضور علیہ السلام سے آٹلا جب یہ سات ری کے شروع میں مدینہ آئے تو بعد میں حضرت حسن بن علیؓ کا درفان پیدا شہ ہوئی اور آٹھ ہجری میں جب حضرت ابوسفیان رضی وہاں تو یہ مشکل سال کے تھے اس کے بعد حضرت حسین رضی کی عمر کا دلکشی ختم ہو گیا ملاباق مجلسی نے جلاء العین میں حضرت اسما رن علیہ السلام کا دایہ ہعناء اور عقیقہ کے وقت حضور علیہ السلام کا بکرے کی ران دینا لکھا ہے جس سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت حنفی سات ہجری میں ہی پیدا ہوئے (جلاء العین ص ۱۱۱ طبع لاہور) یہاں مزید تفصیل کا موقع نہیں ارباب تحقیق خود مطالعہ کریں تو حقیقت ان پر متشکفت ہو جائیگی اور یہ سر لستہ راز کھل جائے و فدی ہجران کی آمد کے وقت ان حضرات کی عمر لکھنی ممکنی حضرت حسین رضی و شیرخوار بچے تھے جن کو روایت میں چادر میں خود داخل لکھا ہے ان حضرات کی عمر کے بارے میں بہت کچھ لکھا ہے میں نے جوانہ از اختیار کیا ہے وہ دوسروں سے الگ ہے اس پر مزید لکھنا طوالت کا باعث ہو گا اور نہ ہی ان کی عمر یادہ کا دش در کار ہے یہ ضمناً لکھ دیا ہے

آخر میں کچھ ضروری توضیحات عرض کر کے کتاب ختم کرتا ہوں  
ضروری توضیحات (۱-۱۱) حدیث کے بارے میں ہم سب مسلمانوں  
کا عقیدہ ہے کہ یہ جماعت شرعی ہے اس کا انکار کفر ہے۔ حدیث صحیح  
قرآن کی شرح و تفسیر ہوتی ہے۔ بشر طیکہ وہ معارض قرآن نہ ہو جو معارض  
ہو وہ حدیث ہی نہیں ہے اور بعض وہ احادیث بھی ہیں جو احکام بیان  
کرتی ہیں مگر وہ احکام قرآن میں صراحت نہیں ہیں تو یہ احادیث بھی قابل عمل ہیں  
معارض نہیں کیونکہ حدیث بھی وحی الہی تھے مایینطق عن الہو یا ان ہو  
الا وحی یوحی۔ اس کی مثالیں فقہ میں بہت ملتی ہیں جیسے حلال و حرام جانور  
کی تفصیل وغیرہ۔ حاصل یہ کہ حدیث صحیح کا انکار دراصل قرآن کا انکار ہے  
اور یہ لکھنا یا عقیدہ رکھنا کہ مخالفین اسلام نے صحیح احادیث میں موضوع  
روایات ملادیں اور لاکھوں کی تعداد میں کھڑے اور علماء تھے حق نے موضوع  
کو صحاح سے الگ کیا خود حضرت امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے چھ لائک  
سے چار بزار کھیں باقی روکر دیں (یہ تعداد امام فرمی نے التقریب ص)  
میں یوں لکھی ہے ویخذف المکسر اربعۃ الاف، مکسر احادیث کو  
نکال کر چار بزار پیں) علماء مکرام نے موضوعات پر کتنا بیش کھیں اور ملا علی  
قاری رج نے موضوعات کی تعداد کھیلی یہ ذخیرہ احادیث کو مشکل کو  
بنانا نہیں ہے بلکہ صحیح کو جعلی سے محفوظ رکھنا ہے۔ ایسا کون مسلمان ہے  
جس حضور ص کی حدیث اور سنت پر ایمان نہ رکھتا ہو اپکا اسوہ حسنة پوری سنت نہ ہو  
جایکیں کی اور خاصکر بحث رجال میں یہ نہ نہ نہ علم طیں کے۔ اسی طرح  
حضرات کے لئے خاص طور پر ضروری سمجھی تاکہ ان کا ہدف بخشے سے مامون  
رہ سکوں۔ اور کچھ ایسے بھی ہیں جن کے بارے میں یہی مناسب ہے راجح قرار دیا ہے۔

ہے وہ نہ سمجھے میں سمجھیں گے مرتی ہا۔ دے دل ان کو یا مجھ کو زبان اور  
اور یہ مقولہ بھی مشہور ہے من صنف ہدف جس نے تصنیف کی  
وہ نشانہ بنا اہل لئے امان تو مشکل ہے مان اس کے حصول کی کوشش اور  
تمنا ضرور ہے۔

(۲) کتاب لکھنے کی غرض و خایت اصلاح و احکام میں مسلمین ہے  
(۳) سریتہ راز سے پر وہ امطا کر حقیقت کو نہایاں کرنا اور اندھی عقیدت  
سے بخات دلانا، تجسس اور تحقیق کی لگن پیدا کرنا۔ نگسی فرقے کی دل آذانی  
مقصود ہے نہ فتنہ انگریزی،  
اں نے اپنی کتاب "اصحاب رسول قرآن کی نظر میں" اور ہجرت نبوی  
قصان پہنچا یا اب اسکا اعادہ ہاپل علم کی شان نہیں۔

(۴) میں نے تھنویر کے دونوں رخ واضح کر دیتے ہیں یہ نہیں کیا کہ  
پہنچنے مطلب کی عبارت لے لی جاتے اور دوسرا نظر انداز جیسے کہ  
شر مصنفین کی عادت مستمرة ہے اس سے قاری اندھیرے میں رہتا  
نکال کر چار بزار پیں) علماء مکرام نے موضوعات پر کتنا بیش کھیں اور ملا علی  
قاری رج نے موضوعات کی تعداد کھیلی یہ ذخیرہ احادیث کو مشکل کو  
بنانا نہیں ہے بلکہ صحیح کو جعلی سے محفوظ رکھنا ہے۔ ایسا کون مسلمان ہے  
جس حضور ص کی حدیث اور سنت پر ایمان نہ رکھتا ہو اپکا اسوہ حسنة پوری سنت نہ ہو  
پر جاوی ہے اور امانت کی رہنمائی کرتا ہے۔ یہ وضاحت کم فہم اور تنکاظن  
حضرات کے لئے خاص طور پر ضروری سمجھی تاکہ ان کا ہدف بخشے سے مامون  
رہ سکوں۔ اور کچھ ایسے بھی ہیں جن کے بارے میں یہی مناسب ہے راجح قرار دیا ہے۔

(۱) اصل کتب سے عبارات نوٹ کیں اور تراجم خود کئے اور اتفاق

اور دیانت کو محدود رکھا گیا ہے پھر بھی اگر لغزش ہو گئی ہر تو سوپر محسوس نہ کہ عمد پر، انسان سے غلطی ہو ہی جاتی ہے  
**ناقدین سے التماس** | تنقید ہم عصر اہل علم کا حق ہے کہ غلطی دیکھیں تو اس فرمادیں مگر اس کو غلطی جاننے اور ثابت کرنے کے لئے پھر اصول و مہن میں کو (۱) کتاب اگر تاریخی ہو تو تاریخ کے آئینہ میں جانچا جاتے اگر قرآن کے علوم کے بارے میں ہے تو قرآن کی روشنی میں دیکھا جائیں ہر الیہ میں حس فن کی ہو اس فن کی کسوٹی پر پرکھنا چاہئے الیہ کہ ایک ریاضتی پر کتاب لکھے تو ناقد کہے تو نے تاریخ کی فلاں غلطی ہے پہلے تاریخ پڑھتے پھر لکھتے۔

اور تنقید سے غرض اصلاح ہو تھیں اور توہین نہ ہو مگر یہ پرستی ہے کہ ہم اس مقام سے گرگئے ہیں توہین کرنا نہ بازاری الفاظ استعمال کرنا اور اگر صحیح تاویل بھی بن سکتی ہو وہ نہ بلکہ غلطیاں تلاشیں کرتے رہنا اور اگر کوئی بات اسے ذوق اور کے مطابق نہ ہو تو بھی اسے غلطی تصور کرنا اور باقی تمام خوبیوں نظر انداز کر جانا یہ نہ اخلاقاً درست ہے بلکہ شرعاً بھی ناجائز ہے اگر ام مسلم اور احترام انسانیت اسلام کا طفرہ اقتدار میں،

افسوس ہم اس نعمت سے تھی درست ہو گئے ہیں اور بخ جذب باتیت جفن کی حدود سے متجاوز ہو جائے تو کیا کوئی ضابط جو اس کو راہ پر لاسکے اور یہ جذباتی اس حقیقت کو یکسر محسوب جاتے ہیں کہ اگر

کو توہین آمیز الفاظ سے یاد کرنے کے تواریخ بھی منہ میں زبان رکھتا ہے جو بہ پھر اپنے اپنے ہی اگر پڑیکا اس لئے ضرورتی نہیں کہ اپنی عزت کے لئے ہی دوسرے کی عزت پر جملہ نہ کریں کسی نے خوب کہا سے وقل شامتیز بنا افیقوا سیلیق الشام توہن کے لئے قینا ہمیں براہستہ والوں سے کہد و ہوش عین او کیونکہ جو کچھ مل است گیوں سے ہمیں ملائے وہ ان کو بھی مل کر رہیا کا حمسی نے یوں فریاد کی سے لمیقی سوا العدوان دنا ہم کماد انوا و فی الشد نجاة حین لایجیک احسان

جب سرکشی کے سوا کوئی چارہ نہ رہا توہم نے بھی ان کو وہی مزہ چکھا دیا جو انہوں نے ہم سے کیا تھا، اور حقیقت یہ ہے جب احسان و مروت فائدہ مند ثابت نہ ہوں تو سوائے جنگ کے چاراں نہیں ۱۰ **د علوا** اللہ کریم غفور و حیم منعم ارزاق و اعماد و عقل و فہم و ادراک کا شف اسرار کائنات متعلقی حیات و ممات کا ملک کون دھکان۔ خالق ہر دو جہاں۔ بے مثل و مثال۔ لاشریک و نظیر یہ فہری ناچیز آپ کے حنور ہمیہ محض و نیاز لیکر حاضر ہوا ہے اور یہ کتاب بطور حفظہ لایا ہے اس کو شرف قبول غلط ہو اور میری نجات کا فریعہ و واسطہ ہو آپ کی مخلوق کا اس سے بھلا ہو۔ بھولے ہوئے بھی صراط مستقیم پر آ جائیں اور یہ صدقہ جاریہ جاری رہے جن احباب نے جس قسم کا مالی یا قبولی تعاون کیا ہے قبول فرمایا اور جزا تے خیر سے نواز آپ کے خزانے بے انتہا لامحمد و د آپ کی عطا۔

میرے والدین اور اساتذہ کرام کے درجات بلند فرما، آپ کے بھر جو دنہم سے کبھی بھی محروم نہ رہے۔  
علماء اکیڈمیی محکمہ اوقاف لاہور کے احباب نے میرے ساتھ بہت تعاون کیا ہے جو کتاب ضرورت پڑی انہوں نے حاضر کی اس کا خیر میں ان کو بھی شرکی فرما اور اچھے عطا فرما اور نبی کریم علیہ السلام کے آپ کے اصحاب پڑا اور ازاد راج اور اولاد پر صلوٰۃ وسلام تا قیام قیامت اے منع العام جاری و ساری رہے اور ہمیں حضور علیہ السلام کی شفاعة نصیب ہو۔ آمین۔

**محمد الغنی** شیڈا موضع منجھوٹھہ قاضیان تھیں لگو جو جرخان ضلع راولپنڈی پاکستان حال خطیب مدینی مسجد فاروق لگنخ لاہور  
۱۹۴۹ء تاریخ اختتام نظر ثانی ۱۱ محرم، حرام تھا ۱۳۴۹ء مطابق ۲۲ دسمبر ۱۹۶۸ء  
سوبارہ بجے رات ختم شد

**عبد الغنی شیڈا** معمی عنہ  
نوٹ: اسی پتہ پر خط و کتابت کریں

## مأخذ

۸۹

تفسیر کے علاوہ جن کتب سے استفادہ کیا ان کی فہرست یہ ہے  
کتب احادیث: بخاری، مسلم  
شرح بخاری: فتح الباری شرح بخاری - عمدۃ القاری بکریٰ۔  
لامع الدراری - ارشاد الساری  
شرح مسلم: امام نووی محدثین یحییٰ بن شرف  
کتب اصحاب الرجال: تہذیب التہذیب - تقریب التہذیب  
تہذیب التہذیب الکمال - تذکرۃ الحفاظ - ابجح و التعذیل  
میزان الاعتدال - تاریخ بکریٰ،  
کتب تاریخ: طبری - البدایہ والنہایہ - ابن خلدون - طبقات ابن سعد۔  
تمدن اسلام عرب  
کتب سیرت: سیرت ابن ہشام - سیرت حلیبیہ - سیرت النبی علامہ ابن کثیر - عصر النبی - حیات رسالت - اصح السیری بہی خیر البشر۔  
سیرۃ النبیویہ حاشیہ سیرت حلیبیہ  
کتب لغت: بیان اللسان - المجد - فیروز اللغات فارسی  
کتب اصول فقہ: اصول شاشی  
اصول حدیث: التقریب امام نووی  
کل اسٹی کتب نوٹ: صرف دو کتابوں کے حوالے نہیں دیے  
مطالعہ ہی کیا ہے وہ تاریخ بکری امام بخاری اور لامع الدراری علامہ شیدا احمد گنگوہی۔  
ان کے علاوہ اور کئی کتب کامطالعہ کیا گئیں مگر یہاں ان کا ذکر نہیں کیا کہ طوالت ہو گی

## تقریظ

جناب ڈاکٹر محمد سلطان حبب نظمی الامہ

نبی آخر الزمان ص نے دلائل دبر مان کے ذریعہ جب امام حجت کر دیا اور نبران کے عیسائی وفاد نے حقیقت سے اجتناب کرتے ہوئے دلائل قبول کرنے سے انکار کر دیا تو حجۃ اللعینین بنے ان کو مباید کی دعوت دی چونکہ دعا کی قبولیت کے عیسائی بھی قائل ہیں اور اگلیں میں سے کہ بنی یہود کی دعا صدر قبول ہوتی ہے اس لئے انہوں نے تباہی کے خوف سے مبایلہ سے راہ فرار افتقیا کی اور جزیرہ ادا کرنے کی شرط قبول کر لیں لیکن دشمنانہlam اور منکرین صحابہؓ نے سورہ آل عمران کی آیت نمبر جس میں مبایلہ کی دعوت کا ذکر ہے کہ من مانی تاویل کرتے ہوئے تمام صحابہؓ اور صحابیاتؓ اور ان کی آل و اولاد کو پس پشت ڈالتے ہو گئیں آیت کا مصدق صرف حضرت علیؓ حضرت فاطمہؓ اور حسینؓؓ کو شہر اما اور اس طرح حضرت علیؓؓ کو سید البشیرؓؓ کا خلیفہ بلا فصل ثابت کرنے کی سعی لامعہ کی حالانکہ اسی سورہ آل عمران کی آیت نمبر ۷ میں ان شفیقی القلب فراد کی سازش کو رب کائنات پہلے ہی بے نتیجہ کرتے ہوئے فرماتا ہے کہ

”سپھر جن لوگوں کے دلوں میں کجی سے وہ متشابہات کی پریزوی کرتے ہیں، فتنہ پیدا کرنے کے لئے یہ چاہتے ہوئے کہ اس کی (من مانی) تاویل کریں۔“

زیرِ نظر کتب ”تفصیل آیت مبایلہ“ نیا ب کتب کے حوالہ جات

سے مزین ہے مولیٰ عبدالغنی شیدا صاحب نے لاتعداد تفاسیر قرآن، احادیث اور کتب تاریخ کے عینیں مطلع کے بعد اس حقیقت کو ثابت کر دیا ہے کہ مبایلہ تو ہو آئی نہیں مولانا موصوف نے جس تفصیل و تحقیق سے حاصل واقعہ کی نتیجہ کشاںی کی ہے اس سے صدیوں پرانی غلط روایات کے تاریخ پر کو بکھیر کر حقیقت کو اجاگر کیا ہے دعاء ہے کہ اللہ تعالیٰ مولیٰ عبدالغنی موصوف کو مزید تبلیغ و اشاعت دین کی توفیق مرحمت فرماتے اور اہل حق کو ان کے دینی علوم سے زیادہ سے زیادہ مستفیض و مستفید ہونے کا موقع دے و ماعینا الالب داع

احقر محمد سلطان نظمی عقی عنہ

۸۰-۳-۲



## کتاب اصحاب رسول حمد کی نظر میں

یہ فہرست روزہ خدام الدین لاہور ۶، روزہ القعدہ ۲۸ میہ ستمبر ۱۹۶۹ء  
اصحاب رسول قرآن کی نظر میں: لاہور کی معروف آبادی فاروق  
نگر کی مرکزی مسجد کے خطیب مولانا عبد الغنی شید آجہاں ایک فاضل  
مقرر و خطیب ہیں وہاں بڑے اچھے مفہومون نگار اور مصنف ہیں  
زیر تبصرہ رسالہ جو ۶۱ صفحات پر مشتمل ہے اس کا عنوان نام  
سے ظاہر ہے مولانا موصوف نے متعدد ابواب اور فیلی فصول  
کے تحت حضرات صحابہ علیہم الرضوان کے متعلق قرافی آیات کا احصاء  
کیا ہے اور بڑے خوبصورت اور دل نشین انداز میں ان کی تعبیر  
و تشریح فرمائی ہے انہوں نے صحابہ کرام کی جماعت پر اعتراض  
و نکتہ چینی کرنے والے بے لگام و بد خواہ عناصر کی قرآن کی روشنی  
میں خوب خوب نقاب کشائی کی ہے اور بتایا ہے کہ دشمنان صحابہ  
اللہ کی نظر میں کیسے ہیں۔ بہر حال کتاب مطالعہ کے لائق ہے، مسجد  
کتاب سارٹھے چھروپے میں دفتر جمیعت محبین صحابہ مدینی  
فاروق نگر لاہور سے دستیاب ہے  
تبصرہ: مولانا سعید الرحمن صاحب علیہ ایڈٹر خدام الدین لاہور

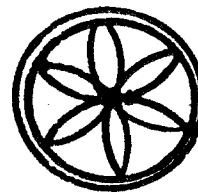
## روزنامہ امروز لاہور کی رائے

۶ دسمبر ۱۹۶۹ء: اصحاب رسول قرآن کی نظر میں، مؤلف مولانا عبدالغنی  
ناشران جمیعت محبین صحابہ مدینی مسجد فاروق نگر لاہور، رضخامت ۶۱، اصفہان  
مدیہ چھروپے پھاپس پیسے،

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا انسانیت پر قیامت تک کے لئے کتنا  
احسان عظیم ہے کہ آپ نے انسانوں کو جہالت اور گمراہی کے گڑھ سے  
نکالا انہیں تو حید کا بھولا ہوا سبق یاد دلایا ان کے سینوں کو اللہ پر کیاں  
اور اطاعت کے نور سے منور کیا، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ۲۰ برس  
کی محنت شاقہ کے بعد مطہر و مزکی انفس کی ایک جماعت تک تیار کی تھی اس  
جماعت کے ارکان کو صحابہ کرام یا اصحاب رسول کے مقدس لقب سے  
یاد کیا جاتا ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے اصحاب کی  
بنفس تفہیم تربیت فرما کر انہیں دنیا سمجھ کے لئے میاد و نیکی کا نمونہ بنیا  
قرآن کریم کا ارشاد ہے (تاکہ تم اے صحابہ تمام لوگوں نمونہ ہو جاؤ  
اور رسول ص تھہارے لئے نمونہ ہوں) یہ اصحاب رسول ہی کا صدقہ ہے  
کہ بنی بحق کے ارشادات، شب و روز کے معمولات اور آپ کی ہر حرکت  
و سکون جو جمیع دین ہے ہم تک منتقل کر دی اور حقیقت میں یہاں حضرات کا  
کامت محمد یہ پر بہت بڑا احسان ہے

رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے جلیل القدر اصحاب کی سوانح و سیرت  
پر مختلف نامور مصنفوں اور سیرت نگاروں نے مختصر اور پختیم کتابیں لیفہ  
فرمائی ہیں ان کی اہمیت مسلم ہے۔ لیکن زیر نظر مالیحہ اس اعتبار  
سے خصوصیت کا درجہ رکھتی ہے کہ فاضل مؤلف نے اصحاب رسول

تمیرے باب میں مخصوص صحابہ کرام کے مناقب بیان کیتے گئے ہیں  
 آخری باب میں اہمیات اکتومنین کا بیان ہے جیسا کہ کتاب  
 کی تقریب میں درج ہے۔ مصنف نے نہایت عجیب اور حقیقی نکاح  
 سے قرآن کریم کا مطالعہ کر کے قرآنی حقائق سے صحابہ کرام کی سیرت  
 کے ہر پہلو کو مزتن کیا ہے  
 کتاب بلاشبہ عظمت صحابہ کے باب میں ایک قابل قدر اضافہ  
 ہے (تبصرہ جاوید سعید ہمدانی)



یہ قرآن بحکیم کی روشنی میں کیا ہے  
 اہم مضمون بھیں صحابہ خلک کے لیے مشعل راہ  
 دیکھ مکمل کتاب ہے  
 ہے، (م-ج-محمد جہان بیگ)

اسے وقت لاہور  
 "اصحاب رسول قرآن کی نظر میں"  
 آئے مقامت ۶۶ صفحات، کتابت  
 لمسی، قیمت سارٹھے چھوڑ پے  
 ہے مدفن مسجد فاروق گنج لاہور  
 علی اللہ علیہ وسلم وہ عظیم ہستیاں ہیں جن  
 رسول نے خود کی ان میں سے بھی خلائق کے  
 کام مقام بہت بلند ہے وہ رسول خدا  
 بب سے زیادہ بزرگ ہیں  
 تقدیم کے لئے لکھی گئی ہے کہ صحابہ کرام ہمیں  
 ادت پیش کی جائے چنانچہ مصنف یہ نہیں  
 کہی ہے کہ وہ صحابہ کرام کے مناقب قرآن  
 عالم پر لائیں انہوں نے ساتھی ہی ساتھ  
 دیا ہے کتاب چار حصوں میں تقسیم کی گئی  
 و سمجھنے کے اصول بیان کئے گئے ہیں  
 وعی نجات و سے صحابہ کرام کے مناقب (اور

## آ

اگر صحابہ کرام علیہم الرضوان کے قصیح اور مستند حالات زندگی اور امتحانات کا زمانے معلوم کرنا چاہتے ہیں تو آج ہی (کتاب اصحاب رسول قرآن کی نظر میں) مندرجہ کیتے اور مطالعہ کیجئے، اس میں صحابہ کرام کے وہ کمالات اور کارنامے ملیں گے جن کے پڑھنے کے بعد کسی کا دام فریب آپ کو دھوکہ نہیں دے سکے گا، ثواب بھی معلومات بھی،  
پہلا ایڈیشن فتحم ہر رات ہے، مصنف عبد الغنی شیدا خطیب

دوسری کتاب، حجت نبوی و محدث صدقی  
اس کتاب میں صدیوں کے ڈالے ہوئے پردے پاک کئے  
گئے ہیں۔ آپ کو معلوم ہو گا واقعہ حجت بنی صلی اللہ علیہ وسلم  
کیا تھا اور کیا بنادا گا اور پیار غار کی وفا اور اس کے اہل بیت کی  
خدمات جلیلہ اس کتاب کے پڑھنے کے بعد معلوم ہونگی

## آ

ضد پڑھنے اور دوسرا چڑھتے  
پڑھا ہے اور ثواب حاصل کیجئے

مصنف  
عبد الغنی شیدا خطیب